
ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                        1 

 

 

ANAIS DO 
  



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                                 2 

 

 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM CIÊNCIAS DA RELIGIÃO DA PUC MINAS 

 

ANAIS DO  

XI COLÓQUIO REDECLID 

VII COLÓQUIO REPLUDI 

I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA  

 

 

“PENSAMENTO FILOSÓFICO LATINO-AMERICANO E 

FILOSOFIA INTERCULTURAL” 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                                 3 

 2025  
  

 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM CIÊNCIAS DA RELIGIÃO DA PUC MINAS 

 

 

 

ANAIS DO  

XI COLÓQUIO REDECLID 

VII COLÓQUIO REPLUDI 

I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA  

“PENSAMENTO FILOSÓFICO LATINO-AMERICANO E 

FILOSOFIA INTERCULTURAL” 

 

 
PUC Minas – 05 a 07 de novembro de 2025 

Belo Horizonte, Minas Gerais, Brasil 

 

 

 

Edição digital / Textos completos 

 

PPGCR / PUC Minas 

Belo Horizonte 

2025 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                                 4 

ANAIS DO  

XI COLÓQUIO REDECLID 

VII COLÓQUIO REPLUDI 

I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA  

“PENSAMENTO FILOSÓFICO LATINO-AMERICANO E 

FILOSOFIA INTERCULTURAL” 

PUC Minas – 05 a 07 de novembro de 2025 

Belo Horizonte, Minas Gerais, Brasil 

 
Os textos publicados são de responsabilidade de cada autor  

 

Arte da Capa e do Colóquio: Helvética Agência Lab, PUC Poços de Caldas    

 

Diagramação: Brasil Fernandes de Barros 

Revisão: Paulo Agostinho N. Baptista  

 

Publicação eletrônica  

 
FICHA CATALOGRÁFICA 

Elaborada pela Biblioteca da Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais 

                 

                   

C719             Colóquio Pensamento Filosófico Latino-Americano e Filosofia Intercultural:  

                 anais do XI Colóquio REDECLID ; VII Colóquio REPLUDI ; I Colóquio  

                 Religião, Ética e Epistemologia / Programa de Pós-Graduação em Ciências da  

                 Religião. Belo Horizonte: PUC Minas, 2025. 

                       E-book (128 p. : il.)  

                       

                          

                       Diagramação: Brasil Fernandes de Barros, Revisão: Paulo Agostinho N.  

                       Baptista 

                          

     1. Religião - Congressos. 2. Abordagem interdisciplinar do conhecimento. 3. 

Filosofia – América Latina. 4. Educação. 5. Pluralismo religioso. 6. Diálogo. I. 

Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais. Programa de Pós-Graduação em 

Ciências da Religião. II. Grupo de Pesquisa Religião, Educação, Ecologia, 

Libertação e Diálogo. III. Grupo de Pesquisa Religião, Pluralismo e Diálogo. IV. 

Grupo de Pesquisa Religião, Pluralismo e Diálogo. V. Título. 

 

                       

 

                                                                                  CDU: 261.6 

Ficha catalográfica elaborada por Fabiana Marques de Souza e Silva - CRB 6/2086 
 
  



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                                 5 

COMISSÕES DO X COLÓQUIO 

Comissão científica: 

Ângela Cristina Borges (UMIMONTES) 

Andrea Castillo Muñoz (UCT/CHILE) 

David Francisco Lopes Gomes (UFMG) 

Fabiano Victor de Oliveira Campos (PUC Minas) 

Jovino Pizzi (UFPel) 

Paulo Agostinho Nogueira Baptista (PUC Minas) 

Roberlei Panasiewicz (PUC Minas) 

 

Comissão organizadora: 

Angelo José Salvador (PUC Minas) 

Bruno Castro Schröder (PUC Minas) 

Denis Cotta Formiga (PUC Minas) 

Giseli do Prado Siqueira (PUC Minas) 

Maria Neusa Fernandes da Cunha (PUC Minas) 

Rosinei Costa Papi Dei Agnoli (PUC Minas) 

Soraya Cristina Dias Ferreira (PUC Minas) 

Thalis Wender Rosa Pereira     (PUC Minas) 

 

Secretaria: 

Brasil Fernandes de Barros (PUC Minas) 

Giulia Maria Teixeira Pamplona Quinteiro (PUC Minas) 

Maria Virgínia Souza Pereira (PUC Minas) 

Marina de Oliveira Lúcio (PUC Minas) 

 

 

 

 

 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                                 6 

Sumário 
 

APRESENTAÇÃO ............................................................................................................................................. 7 

FT 1 – Pluralismo e Diálogo Inter-religioso, Espiritualidade e Linguagens .................................................... 8 

1- A IMPORTÂNCIA DO DIÁLOGO E DA ALTERIDADE NA CONSTRUÇÃO DE IDENTIDADES ....................... 9 

2 - ESPIRITUALIDADE E SAÚDE: Contribuições da Filosofia Latino Americana ........................................ 16 

3 - MODERNIDADE E SECULARIZAÇÃO: Libertação ou Abolição do Homem? ........................................ 22 

4 - O TERREIRO COMO TERRITÓRIO CH'IXI:uma análise pela perspectiva de Silvia Rivera Cusicanqui... 29 

5 - RACISMO RELIGIOSO E RESISTÊNCIA: a estigmatização das religiões afro-brasileiras na sociedade 

contemporânea ....................................................................................................................................... 38 

6 - DIÁLOGO INTERCULTURAL E INTER-RELIGIOSO: uma leitura a partir do Fórum da Espiritualidade 

Contemporânea do REPLUDI ................................................................................................................... 45 

FT 2 – Educação, Ecologia e Libertação: perspectivas decoloniais e interculturais no Sul Global .............. 52 

1- ENSINO RELIGIOSO INTERCULTURAL: saberes dos povos Quilombolas .............................................. 53 

2 - CANDOMBLÉ E UMBANDA PRESENTES: uma experiência educacional antirracista no Instituto 

Federal de Rondônia, campus Cacoal ...................................................................................................... 60 

3 - UNIR E RESISTIR .................................................................................................................................. 67 

4 - DE FRANCISCO A LEÃO XIV: uma década da Laudato Si’ entre avanços e resistências ...................... 75 

5 - LAICIDADE E EMANCIPAÇÃO NA PERSPECTIVA DE RUI BARBOSA: interfaces entre educação, 

liberdade religiosa e projetos de modernidade no Brasil pré-Republicano e resistências ..................... 84 

6 - DESAFIOS ECOLÓGICOS PARA A EDUCAÇÃO NUM CONTEXTO CAPITALISTA E DE EXTREMA DIREITA: 

contribuições decoloniais e interculturais ............................................................................................... 92 

FT 3 – Religiões, ética e epistemologia numa perspectiva intercultural ................................................... 106 

1 - A INVISIBILIDADE DA POESIA NEGRA: epistemicídio e transcendência em Elisa Lucinda. ............... 107 

2 - O DESNUDAMENTO DO ROSTO: A Ética de Emmanuel Levinas como Ruptura da Estética da 

Totalidade .............................................................................................................................................. 114 

3 - A CONTRIBUIÇÃO DE FRIEDRICH MAX MÜLLER PARA UMA EPISTEMOLOGIA INTERCULTURAL ..... 120 

 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                        7 

APRESENTAÇÃO 

 

O Colóquio “Pensamento Filosófico Latino-Americano e Filosofia Intercultural” 

ocorreu entre os dias 05 e 07 de novembro de 2025, e integra o conjunto de ações estratégicas 

do Programa de Pós-graduação em Ciências da Religião da PUC Minas (PPGCR) voltadas ao 

fortalecimento da pesquisa, da formação e da internacionalização acadêmica. O evento 

articulou as três linhas de pesquisa do Programa: Pluralismo Religioso, Diálogo e Linguagem; 

Religião e Contemporaneidade; e Religião, Política e Educação, em cooperação com as 

instituições parceiras UFMG, UFPEL e UNIMONTES, representadas pelos professores, David 

Francisco Lopes Gomes, Jovino Pizzi e Ângela Cristina Borges, além das colaborações 

internacionais com a Universidade Católica de Temuco (Chile) e o Instituto Intercultural de 

Eichstätt/Alemanha, por meio dos professores Andrea Castillo Muñoz e Raúl Fornet-

Betancourt. A proposta promove o diálogo entre Filosofia, Educação e Ciências da Religião, 

articulando reflexões sobre interculturalidade, justiça epistêmica, gênero, política e educação à 

luz do pensamento filosófico latino-americano, que compreende o conhecimento como 

expressão situada das experiências históricas e culturais dos povos. Fundamentado na crítica às 

hegemonias epistêmicas e na valorização dos saberes plurais e dialogais, o Colóquio reafirma 

o compromisso do PPGCR com uma produção do conhecimento crítica, plural e comprometida 

com a realidade. 

O evento foi financiado com recursos da CAPES, provenientes do Edital nº 16/2022 – 

Programa de Desenvolvimento da Pós-Graduação (PDPG) – Pós-Doutorado Estratégico, 

vinculado ao projeto “Princípios epistemológicos das Ciências da Religião e o Ensino 

Religioso: alteridade e abertura dialogal”. A realização do Colóquio atende aos propósitos do 

projeto aprovado, ao contribuir para a consolidação e o fortalecimento do PPGCR por meio da 

ampliação das suas redes de cooperação, da formação de pesquisadores e da difusão de 

resultados científicos numa perspectiva interdisciplinar e intercultural.  

Como parte integrante da programação foram apresentados três Fóruns Temáticos cujos 

textos completos compõe este volume: 

• FT 1 – Pluralismo e Diálogo Inter-religioso, Espiritualidade e Linguagens  

• FT 2 – Educação, Ecologia e Libertação: perspectivas decoloniais e interculturais 

no Sul Global  

• FT 3 - Religiões, ética e epistemologia numa perspectiva intercultural  



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       8 

 

 

 

 

 

 

 

FT 1 – Pluralismo e Diálogo Inter-religioso, Espiritualidade e 

Linguagens 

 

Ementa: O Fórum Temático discute o pluralismo religioso, o diálogo inter-religioso e as novas 

expressões de espiritualidade na sociedade contemporânea, explorando também as relações 

entre religião, linguagem e literatura em perspectiva interdisciplinar e inter-religiosa.  

 

Coordenador – Prof. Dr. Roberlei Panasiewicz  

 

 

 

 

 

Comunicações Apresentadas no FT 1 

 

  



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       9 

1- A IMPORTÂNCIA DO DIÁLOGO E DA ALTERIDADE NA 

CONSTRUÇÃO DE IDENTIDADES 
 

Zuleica do Carmo Garcia de Barcelos* 

RESUMO 

O diálogo tem fundamental importância na (re)construção da identidade de um sujeito. É nessa 

relação dialogal que os participantes devem estar pré-dispostos ao novo e as possíveis 

transformações que possam acontecer à sua identidade. Essa, é constantemente (re)formulada 

e (re)afirmada no encontro com o Outro. A problemática da alteridade ocorre quando o sujeito 

percebe que diante dele existe um outro igual a ele, mas, também diferente dele. Entretanto, o 

papel da alteridade torna-se imprescindível, pois, a identidade do Eu só pode ser definida na 

presença do Outro. Sendo assim, o objetivo desse artigo é fundamentar a importância do diálogo 

e da alteridade na construção da identidade do sujeito. Para desenvolver esse trabalho, adotou-

se como metodologia a de cunho bibliográfico com base nas contribuições de autores como: 

Paul Ricoeur, Roberlei Panasiewicz e outros não menos importantes. Durante o trabalho foi 

possível apontar algumas disposições necessárias para que haja uma prática dialogal eficiente 

entre o EU e o Outro. Sendo assim, ficou constatado que através do contexto dialogal, a 

identidade é renovada ganhando nova fisionomia. 

Palavras-chave: Identidade; Diálogo; Alteridade.    

ABSTRACT 

Dialogue plays a fundamental role in the (re)construction of an individual's identity. It is in this 

dialogical relationship that participants must be open to the new and the possible 

transformations that may happen to their identity. The identity is constantly (re)formulated and 

(re)affirmed in the encounter with the Other. The issue of otherness arises when the individual 

perceives that before them exists another person who is both like them and different from them. 

However, the role of otherness becomes essential, because the identity of the Self can only be 

defined in the presence of the Other. Therefore, the objective of this article is to establish the 

importance of dialogue and otherness in the construction of an individual's identity. To develop 

this work, a bibliographic methodology was adopted, based on the contributions of authors such 

as Paul Ricoeur, Roberlei Panasiewicz, and other equally important scholars. Throughout the 

work, it was possible to point out some necessary dispositions for an efficient dialogical practice 

between the Self and the Other. Thus, it was concluded that through the dialogical context, 

identity is renewed, gaining a new form.  

Keywords: Identity; Dialogue; Otherness. 

 

Introdução 

 

A vida ao ser narrada está em constante mudança, já que o sujeito que conta sua história 

 
* Mestra em Ciências da Religião pela Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais (PUC-MG). Doutorado 

em andamento em Ciências da Religião pela Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais (PUC-MG). 

Bolsista pela CAPES. E-mail: zuleicacgbarcelos@gmail.com. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       10 

constrói um enredo que dá significado as suas vivências que podem ser partilhadas ou não com 

o Outro. É nesse contexto, que a identidade vai surgindo, se formando e se reformulando. É 

relevante destacar a importância do diálogo durante esse processo. Embora, o sujeito já possua 

suas próprias “marcas” ao nascer, novas experiências serão construídas e vivenciadas durante 

o seu caminhar. E para que isso aconteça, é necessário conviver com o Outro é apostar no 

encontro das diferenças com possibilidade de se encontrar em alguma delas.    

Reconhecer a identidade do Outro, não significa abster-se da sua própria. É necessário 

zelo pela sua identificação para que o diálogo possa acontecer de maneira respeitosa, 

harmoniosa e construtiva viabilizando constante movimento. 

 

1. Identidade 

 

De acordo com Antônio Geraldo Cantarela e Roberlei Panasiewicz (2017, p.164), a 

“identidade, de modo geral, trata-se do reconhecimento da diferença a partir de marcas 

simbólicas exteriores, tais como língua, costumes, crenças, sentimento de lugar, variedade de 

características físicas” e sempre será construída na interação com o estranho, com o Outro.  

Já o filósofo francês, Paul Ricoeur (2014), defende que o sujeito busca constantemente 

pela constituição de sua identidade. Para o autor, a identidade é o resultado dos atos de 

integração, ou seja, das ações realmente realizadas pelo indivíduo no contato com o mundo e 

com os outros. Ele procura concentrar-se nas ações em si, visando analisar as marcas do caráter 

pessoal do sujeito para entender como uma identidade pode ser reconhecida com o passar do 

tempo.  

Ainda segundo Ricoeur (2014), para compreender a identidade de um indivíduo ou de 

uma comunidade é preciso responder questões como: “quem fez tal ação?”, “quem é o seu 

agente?”. E para responder a essas questões é necessário nomear alguém por um nome próprio. 

Ele afirma que cada pessoa é um “indivíduo”, entretanto, não é um indivíduo qualquer, esse é 

uma pessoa e possui um corpo. E o que justificaria considerar o indivíduo pelo mesmo nome 

durante o decorrer da vida até a morte? 

No prefácio de seu livro “O si-mesmo como outro” (2014), ele relata a dúvida que 

sempre teve sobre a soberania do sujeito, por isso, não utilizou os critérios cartesianos como 

fez René Descartes e Friedrich Nietzsche. Ricoeur recorreu ao uso dos critérios linguísticos 

para explicar a identidade através da narrativa. Foi a partir de Santo Agostinho e Aristóteles que 

o autor encontra uma possibilidade “para a constituição da identidade através do tempo e da 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       11 

representação da ação” (Pagnussat, 2020, p.102).  

Ricoeur (2014, p.114) relata que, a identidade pode ser percebida de dois modos 

distintos com relação à permanência no tempo: o “idem” (a mesma, caracterizando o “fixo”) e 

o “ipse” (o próprio, caracterizando o “em construção”). O idem possui a característica da 

mesmidade, do imutável, da permanência no tempo, ou seja, sempre o mesmo. Dentro das 

modalidades pertencentes à mesmidade, pode-se citar a identidade numérica, a identidade por 

semelhança extrema, a continuidade ininterrupta e a permanência no tempo. Essas modalidades 

se complementam já que, existe uma unidade entre elas. Embora, como o tempo nunca deixa 

de apontar as diferenças, a permanência no tempo é defendida por Ricoeur (1990, p.142) como 

a permanência de um código genético1 em um organismo biológico, como se fosse um substrato 

capaz de suportar a mudança do tempo. 

Já o ipse, não reflete acerca de algum ponto invariável ou imutável da personalidade. A 

ipseidade compreende a identidade pessoal, reflexiva, marcada pela alteridade. O tempo seria 

um dos principais fatores que se deve considerar para compreender a identidade. Vale observar 

que, a autocompreensão das diferenças existentes de si com o Outro, se constrói no confronto 

com o estranho. 

Sendo assim, encontramos os termos: mesmidade e ipseidade. A mesmidade é a 

permanência do tempo, a pessoa representada como algo objetal, enquanto a ipseidade, 

corresponde à adscrição de um agente e suas ações no mundo. A mesmidade procura responder 

à questão quem?, na mesmidade considera-se a questão o quê. O termo ipseidade faz referência 

ao sentido de reflexividade.  

Através do desdobramento idem e ipse, a identidade pessoal permitirá, desenvolver a 

teoria da identidade narrativa. Dessa forma, será demonstrada a importância de um si que se 

narra e quais são as implicações éticas derivadas de sua plena historicidade. 

 
O problema da identidade pessoal constitui, a meu ver, o lugar privilegiado da 

confrontação entre os dois usos maiores do conceito de identidade, que muitas vezes 

evoquei sem nunca tematiza-los verdadeiramente. Evoco os termos da confrontação: 

de um lado, a identidade como mesmidade (latim: idem; inglês: sameness; alemão: 

Gleichheit), do outro, a identidade como ipseidade (latim: ipse; inglês: selfhood; 

alemão: Selbstheit). A ipseidade, tenho afirmado muitas vezes, não é a mesmidade 

(Ricoeur, 2014, p. 114). 

Ricoeur descreve a hermenêutica do si, a partir da dialética da mesmidade e da ipseidade 

para compor a identidade narrativa. A hermenêutica seria estabelecida como condição para 

 
1 A questão do código genético em Ricoeur, está ligada a permanência no tempo da mesmidade e não a uma 

discussão nos termos biológicos, ou seja, trata-se de uma “ideia de estrutura, oposta à de acontecimento [...]” 

(Ricoeur, 1990, p.142). 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       12 

compreensão do si, como o entendimento do si consigo mesmo e o si com relação ao outro. A 

dialética entre a mesmidade e ipseidade compõe a identidade narrativa e pela busca constante 

do sujeito por sua identidade pessoal que, está relacionada a sua identidade narrativa.   

Nesta perspectiva, “narrar é dizer quem fez o quê, por quê e como, estendendo no tempo 

a conexão entre esses pontos de vista” (Ricoeur, 2014, p.153). A linguagem justifica a relação 

com a alteridade. O sujeito narra o que julga ser mais conveniente para o momento podendo 

selecionar fatos de sua história para o receptor de sua narrativa. Dessa forma, a identidade 

pessoal só poderá se articular na dimensão temporal da existência humana, baseando-se nos 

princípios da mesmidade e da ipseidade já que esses se constituem em uma forma de 

permanência no tempo.  

A ipseidade não é reducionista, ela possui variações temporais, permitindo com que o 

sujeito construa sua narrativa através de ilusões e lembranças de sua própria história. Assim, 

cada pessoa é marcada por sua história que justifica a sua identidade. A identidade narrativa é 

responsável pela identidade pessoal, pois, ao narrar sua história, o sujeito se torna personagem 

do enredo. “É personagem aquela que executa a ação na narrativa.” (Ricoeur, 2014, p.149). Pela 

hermenêutica do si, a identidade narrativa é constituída.  

Segundo Ricoeur, através da relação entre a ação e a personagem surge uma dialética 

interna, ou seja, a pessoa (personagem) que narra não está separada de suas experiências, porém, 

está próxima ou compartilha de sua identidade dinâmica. O autor “defende a mesmidade como 

caráter imutável do indivíduo e a ipseidade que realiza a manutenção de si”. Já a “função 

mediadora, por sua vez, é feita pela identidade narrativa” (Silva, 2017, p.62). A diferença entre 

a idem e ipse é que, a primeira é a identidade substancial e formal, enquanto a ipse, é narrativa. 

Ricoeur pressupõe a relação entre idem e ipse de modo que um não existe sem o outro, 

porém, se diferem entre si. Essa implicação visa determinar a identidade e a história de vida de 

cada sujeito. Dessa forma, a identidade é formada a partir da história de vida que passa por 

mudanças constantes, entretanto, enquanto essas mudanças ocorrem, a mesmidade é 

responsável por aquilo que permanece na identidade ao longo do tempo nos definindo como 

tais.  

Segundo Roberlei Panasiewicz (2007), é através da dialética da identidade (tradição e 

construção) que há possibilidade de refletir sobre o Diálogo inter-religioso. Nessa reflexão 

conclui-se que, se as pessoas fixarem na identidade-idem, ocorrerá o fechamento ao diálogo 

proporcionando o fundamentalismo. Enquanto, se manterem na posição identidade-ipse 

ocorrerá a perda da mesmidade. É no interior da articulação da identidade-idem e da identidade-



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       13 

ipse que emerge a afirmação do si e de novas possibilidades, proporcionando o 

desenvolvimento da noção de caráter.   

 

2. Diálogo e Alteridade 

 

O princípio ético que fundamenta o caráter deverá nortear o diálogo. Dessa forma, 

“caráter e ética articulam-se com a dimensão de alteridade, tornando-nos mais confiantes em 

nós mesmos (idem e ipse) e abrindo-nos à confiança dos outros. Processo que se efetiva (...) 

pelo desafio da relação com o outro” (Panasiewicz, 2007, p.61).  

 
Deste modo, a noção de sujeito ético implica esta relação dialética entre estes dois 

usos do termo identidade. Além disso, este modelo narrativo permite ao sujeito seguir 

a história, os registros de sua ação transformadora no mundo, pela experiência e 

reconhecimento da alteridade, do outro, do diverso de si em instituições justas, na 

busca de viverem juntos e no sofrimento (Lisboa, 2013, p.110). 

Reconhecer a alteridade é respeitar as diferenças existentes entre as pessoas. 

A alteridade é o reconhecimento da diferença tanto no significado linguístico comum, quanto 

no significado filosófico, já que, a alteridade se define por essência e definição. Compreender 

o seu sentido é importante, pois, enxergar a partir da perspectiva do outro é algo desafiador.  

Segundo o “Dicionário do Pluralismo Religioso”, verbete de Claudio Ribeiro (2020, 

p.15), “a alteridade, como a possibilidade humana de se relacionar com as realidades, grupos e 

pessoas diferentes de si mesmo, é elemento fundamental para a cooperação inter-religiosa e 

para os diálogos interfés”. Para Faustino Teixeira (2020, p.95), “a alteridade vem resguardada 

por um patrimônio de mistério que se revela a cada momento, deixando a todo tempo uma 

virtualidade a ser captada”. 

A problemática da alteridade ocorre quando o sujeito percebe que diante dele existe um 

outro igual a ele, mas também diferente dele, ou seja, a existência do outro e o reconhecimento 

de si no outro. Teixeira (2002, p.87) “o crescimento do eu ocorre na dinâmica relacional: “não 

há lugar para o belo Narciso que se reflete na água: na própria imagem não pode senão afogar-

se”. O território do outro deve ser adentrado com hospitalidade, pois, já é dito por Teixeira 

(2002) que esse é uma linha limiar. O individualismo também ataca as tradições religiosas que 

obstruem o caminho dialogal, mantendo-se em uma unidade autossuficiente. Porém, “é 

mediante o despertar da alteridade, que nascem os gestos essenciais de cooperação, 

solidariedade e amor, sem os quais o ser humano não pode se afirmar como tal” (Teixeira, 2002, 

p.88).  

Com o multiculturalismo na contemporaneidade, a alteridade depara-se com a 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       14 

diversidade das religiões, com os dogmas, os paradigmas, as ideologias que exige do indivíduo 

ser e estar no lugar do Outro, esvaziando-se de si para deixar valer o Outro.  

 

A grande questão do nosso presente, caracterizado pela crise da identidade saturada 

de ideologia, é cada vez mais a do reconhecimento e da acolhida da alteridade e da 

diferença. Trata-se de redescobrir o Outro, a partir de sua dimensão absoluta e 

transcendente e de traduzir esta experiência em palavras, tornando-a comunicativa e 

libertadora para todos (Teixeira, 2002, p.89). 

Dessa forma, “a experiência do diálogo tem demonstrado de forma precisa que a 

experiência da alteridade não constitui uma barreira na afirmação da identidade, mas condição 

imprescindível para a sua articulação neste tempo plural” (Teixeira, 2002, p.89). O papel da 

alteridade para a construção da identidade torna-se importante, pois, a identidade do Eu só pode 

ser definida na presença do Outro.  

 

Considerações Finais  

 

O pluralismo existente, coloca o Eu e o Outro frente ao desafio da sua própria 

transformação. Transformação que pode ser compreendida pela ressignificação do sujeito 

participante.  

Conclui-se que, através do contexto dialogal a identidade vai ganhando fisionomia. Isso 

ocorre porque, embora a identidade seja apresentada também a partir das “marcas” existentes 

de um povo, ela necessita da articulação com a identidade narrativa. A partir do intervalo que 

ocorre entre o idem e o ipse, o ipse avança possibilitando emergir uma nova narrativa.  

O diálogo nessa jornada é essencial, pois, esse que instaura uma comunicação entre os 

sujeitos, propiciando aprendizado com o Outro. É o diálogo que permite repensar a identidade 

a partir da abertura do “si mesmo”, da escuta e do respeito pelas diferenças apresentadas pelo 

sujeito com quem dialoga.  

A identidade é constantemente reconstruída e reafirmada no encontro com o Outro. O 

importante durante o processo é a sua renovação ao lançar-se de encontro com a alteridade. 

 

REFERÊNCIAS 

 

CANTARELA, Antônio G.; PANASIEWICZ, Roberlei. Identidades religiosas no mundo 

plural: no imaginário de O outro pé da sereia, de Mia Couto. Horizonte: Revista de Estudos 

de Teologia e Ciências da Religião, Belo Horizonte, v. 15, n. 45, p. 164-178, 31 mar 2017.  



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       15 

LISBOA, Marcos José Alves. O conceito de identidade narrativa e a alteridade na obra de 

Paul Ricoeur: aproximações. Impulso, Piracicaba, v. 23, n. 56, p.99-112, jan./abr. 2013. 

Disponível em: https://www.metodista.br/revistas/revistas-

unimep/index.php/impulso/article/view/1089/1133. Acesso em: 25 out. 2025. ISSN Impresso: 

0103-7676. ISSN Eletrônico: 2236-9767.  

PAGNUSSAT, Janessa. Identidade Pessoal em Paul Ricoeur: a hermenêutica do si e a 

dialética idem-ipse. In: PURIFICAÇÃO, Marcelo Máximo; VITORINO, César Costa; 

RODRIGUEZ, Emer Merare (org.). Investigação Científica nas Ciências Humanas 4. Ponta 

Grossa: Atena, 2020. cap. 11, p. 100-110. ISBN 978-65-86002-62-1. Disponível em: 

https://sistema.atenaeditora.com.br/index.php/admin/api/ebookPDF/3082. Acesso em: 25 out. 

2025. 

PANASIEWICZ, Roberlei. Pluralismo religioso contemporâneo: Diálogo inter-religioso na 

teologia de Claude Geffré. São Paulo: Paulinas, 2007, p. 169-188. 

RIBEIRO, Claudio de Oliveira. Dicionário do pluralismo religioso. São Paulo: Recriar, 

2020, p. 15. 

RICOEUR, Paul. O si-mesmo como outro. 1ed. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2014, 111-

174 p. 

SILVA, Denis Ricardo da. A identidade narrativa vista em Pessoa: um capítulo 

heterônimo de O Si-Mesmo como Outro. Macéio, 2017. 76f. Monografia (Filosofia) — 

Instituto de Ciências Humanas Comunicação e Artes, Universidade Federal de Alagoas. 

TEIXEIRA, Faustino. O diálogo inter-religioso: o desafio da acolhida da diferença. 

Perspectiva Teológica, v. 34, n. 93, p. 155, 2002. DOI: 10.20911/21768757v34n93p155/2002. 

Disponível em: https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/perspectiva/article/view/630. 

Acesso em: 24 out. 2025. 

 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                        16 

2 - ESPIRITUALIDADE E SAÚDE: Contribuições da Filosofia Latino 

Americana 
 

Priscilla Tatiane Oliveira Vale De Souza*  

RESUMO 

A presente comunicação propõe uma reflexão teórico-prática sobre as contribuições da 

Filosofia Latino Americana para a Espiritualidade e Saúde. A interface entre espiritualidade e 

saúde tem ganhado destaque nas últimas décadas, sobretudo no contexto latino-americano. O 

pensamento filosófico emerge de experiências históricas de colonialidade, exclusão e 

resistência. Esta comunicação analisa as contribuições da Filosofia Latino-Americana para a 

compreensão e o tratamento da saúde integral, com ênfase na dependência química, a partir do 

diálogo entre Ciência da Religião, bioética e práticas de cuidado comunitário. Com base em 

Enrique Dussel, argumenta-se que a espiritualidade é entendida não como dogma, mas como 

dimensão existencial e relacional do ser humano, possibilita uma abordagem descolonizadora 

da saúde. Essa perspectiva amplia o conceito biomédico tradicional, incluindo aspectos 

simbólicos, éticos e comunitários da cura. A obra "Ética da Libertação na Idade da Globalização 

e da Exclusão" de Enrique Dussel propõe uma ética que se origina na realidade das vítimas da 

globalização. A espiritualidade, neste sentido, é compreendida como força de sentido, 

pertencimento e transcendência, que pode favorecer processos de reabilitação e reintegração 

social de pessoas em situação de dependência química. Conclui-se que as contribuições da 

filosofia latino-americana, ao enfatizar a alteridade, a dignidade e o “estar sendo” em 

comunidade oferecem fundamentos epistemológicos e éticos para prática de cuidado mais 

humanizadas e culturalmente situadas no campo da saúde coletiva. 

Palavras-chave: Espiritualidade; Saúde; Dependência química; Filosofia Latino-Americana; 

Decolonialidade. 

ABSTRACT 

This paper aims to offer a theoretical and practical reflection on the contributions of Latin 

American philosophy to spirituality and health. The interface between spirituality and health 

has acquired prominence in recent decades, especially in the Latin American context. The 

philosophical thinking emerges from historical experiences of colonialism, exclusion, and 

resistance. This paper analyzes the contributions of Latin American philosophy toward the 

understanding and treatment of integral health, with an emphasis on chemical dependency, 

based on the dialogue between the religious studies, bioethics, and community care practices. 

Based on Enrique Dussel, it is argued that spirituality is understood not as dogma, but as an 

existential and relational dimension of the human being, enabling a decolonizing approach to 

health. This perspective expands the traditional biomedical concept to include symbolic, ethical, 

and community aspects of healing. Enrique Dussel's work “Ethics of Liberation in the Age of 

Globalization and Exclusion” proposes an ethic that originates in the reality of the victims of 

globalization. Spirituality in this sense is understood as a force of meaning, belonging, and 

transcendence, which can favor processes of rehabilitation and social reintegration of people in 

situations of chemical dependency. It is concluded that the contributions of Latin American 

 
* Mestrado em Gestão Social, Educação e Desenvolvimento Local. Centro Universitário UNA, bolsista UNA, 

Graduada em Psicologia pela PUC Minas, bolsista PUC Minas, Doutoranda em Ciências da Religião PUC Minas, 

bolsista pela Capes. e-mail priscillatsouza20@gmail.com. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       17 

philosophy, by emphasizing otherness, dignity, and “being” in community, offer 

epistemological and ethical foundations for more humanized and culturally situated care 

practices in the field of public health. 

Keywords: Spirituality; Health; Chemical dependency; Latin American philosophy; 

Decoloniality. 

 

Introdução 

 

Para esta comunicação se buscou compreender sobre as contribuições da filosofia latino-

americana para a espiritualidade e saúde especificamente para os dependentes químicos. O 

filósofo Enrique Dussel analisa as causas sociais como a opressão vivenciada no mundo 

principalmente pelas mulheres, povos indígenas, negros, pobres, etc. Dussel acredita na 

libertação dos oprimidos. Estas reflexões são muito pertinentes uma vez que nos faz pensar que 

para cada oprimido existe um ou mais opressores. Ambos oprimido e opressor podem ser 

analisados na maneira como vivem sua espiritualidade e como esta ética contribui para a saúde 

geral e para a saúde do dependente químico, que em alguns casos também é “vítima”, dotada 

de direitos. 

 

1. Filosofia Latino Americana 

 

O filósofo argentino Enrique Dussel possui vasta contribuição científica, em sua obra 

"Ética da Libertação na Idade da Globalização e da Exclusão" propõe uma ética que se origina 

na realidade das vítimas da globalização. Sua ética tem como ponto de partida a exclusão, a 

negação da vida e o sofrimento dos excluídos. 

Dussel desenvolveu uma ética crítica que identifique as vítimas da exclusão e promova 

a construção de uma sociedade que garanta a vida humana. Seu princípio fundamental é a 

negação da negação empírica da vida, denunciando a existência de "vítimas" e a sua negação 

de direitos e dignidade.  

A base da ética em Dussel é a vida humana - entendida como a capacidade de produção, 

reprodução e desenvolvimento - especialmente a dos mais vulneráveis. Uma ética que exige a 

transformação da teoria em "práxis de libertação" — ações concretas para combater as 

estruturas de exclusão e injustiça, promovendo a transmodernidade, uma capacidade de 

transcender à modernidade econômica e desenvolver as áreas humanas, sociais e espirituais. 

 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       18 

2. Espiritualidade  

 

A espiritualidade tem a capacidade de fomentar conexões, fortalecer a interioridade, 

ampliar perspectivas e o sentido de corresponsabilidade.  Backes, 2025. 

Em sua pesquisa Ely & Calixto (2018) perceberam que a espiritualidade pode ser 

definida como a busca pessoal pela compreensão das questões últimas da vida, seu sentido e 

relação com o sagrado, o transcendental, sem necessariamente conduzir ou originar rituais 

religiosos. A religiosidade é entendida como crença que o indivíduo pratica de forma 

organizada, frequentando locais sagrados, realizando meditação, orações, preces e lendo ou 

meditando em livros religiosos. (Ely & Calixto, 2018). Em sua pesquisa atestaram os benefícios 

da espiritualidade para a promoção de saúde de pessoas dependentes químicas. 

 

3. Espiritualidade e saúde 

 

A saúde é uma dimensão fundamental para a continuidade da vida pessoal e coletiva. 

Cada vez mais o sistema único de saúde no Brasil (SUS) apresenta a necessidade de se 

considerar a promoção da saúde por uma abordagem integrativa, com evidente desdobramento 

na atenção à saúde e o bem-estar. (Backes, 2025) 

Esperandio & Souza (2023) nos convidam para que desenvolvamos novas perspectivas 

e concepções de mundo e construamos relações de ajuda e cuidado mais humanizados, 

empáticos e compassivos, em que as vulnerabilidades e fragilidades comuns possam ser 

testemunhadas e transformadas em abertura a vivências mais integradoras, sensíveis, 

respeitosas e promotoras de crescimento pessoal e coletivo 

Os resultados da pesquisa-ação de Backes (2025) demonstraram que a espiritualidade 

constitui um importante contributo à saúde e ao bem-estar das pessoas, sobretudo em contextos 

ambíguos e de maior vulnerabilidade social. (Backes, 2025). 

Pacientes dependentes químicos, adictos ou que sofrem de transtorno por uso de 

substâncias (TUS) buscam força nas crenças e utilizam-nas como auxílio de grande valor para 

a recuperação e abstinência, entendendo a espiritualidade como recurso válido, capaz de 

propiciar aos sujeitos motivação para se manterem abstinentes a partir da construção de rede 

social e de apoio. (Ely & Calixto, 2018) 

 

 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       19 

4. Adicção 

 

O termo adicção pode ser definido como o “consumo compulsivo de substâncias 

psicoativas, as quais são classificadas a partir de seus efeitos potenciais”. Esses efeitos, todavia, 

costumam variar de pessoa para pessoa, segundo a constituição do organismo de cada indivíduo 

(VIANNA; JESUS; FREITAS, 2017, p. 78). 

De acordo com o Manual de saúde mental DSM V, a adicção é classificada como 

“Transtornos Relacionados ao Uso de Substâncias e Transtornos Aditivos” (TUS) para designar 

não somente os transtornos nos quais constata-se a presença de uma substância específica e 

identificável, mas também àqueles transtornos nos quais o objeto envolvido não representa 

necessariamente uma substância com presença química, como é o caso do jogo (APA, 2014). 

O transtorno por uso de substâncias (TUS) é considerado um distúrbio de etiologia 

complexa e não esclarecida, que demanda intervenção multiprofissional e acompanhamento 

contínuo. Pesquisas sobre os aspectos que aumentem a probabilidade de remissão dos 

problemas relacionados ao comportamento compulsivo de uso de substâncias destacam a 

influência positiva da religiosidade e espiritualidade (RE) tanto na prevenção e diminuição do 

abuso de drogas quanto na manutenção da abstinência. (Ely & Calixto, 2018). 

De acordo com Ely & Calixto (2018) apesar do grande aporte de estudos científicos 

embasando os benefícios da RE no tratamento do TUS, na prática essas dimensões são 

abordadas quase exclusivamente por instituições religiosas. Nesse contexto, multiplicam-se 

“tratamentos” em três linhas principais:  

1) grupos de ajuda mútua em igrejas; 

2) cultos religiosos; e 

3) comunidades terapêuticas (CT) com ênfase na mudança comportamental a partir do 

apoio religioso, que substitui ou aprimora outras formas de cuidado.  

Nota se em Ely & Calixto (2018) que no âmbito da saúde pública, a Política de Atenção 

Integral ao Usuário de Álcool e outras Drogas, a regulamentação da Agência Nacional de 

Vigilância Sanitária (Anvisa) por meio da Resolução da Diretoria Colegiada (RDC) Anvisa 

101/2001, bem como a resolução em vigência RDC Anvisa 29/2011, apresentaram critérios 

bastante flexíveis para regulamentar CT, permitindo adequar muitas dessas entidades, que são 

cofinanciadas pelo Estado. Estima-se que atualmente sejam responsáveis por cerca de 80% das 

vagas de tratamento de uso de drogas no Brasil  



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       20 

A inserção das CT na rede de atendimento tem gerado tensão em alguns setores, que 

denunciam o “tratamento religioso” (conversão oferecida por muitas CT) como ameaça ao 

princípio constitucional da laicidade. Nessa perspectiva, a transferência de recursos para essas 

instituições é vista como saída fácil que promove a precarização do atendimento a usuários na 

rede pública de saúde mental. (Ely & Calixto, 2018)  

Em contrapartida, apesar de casos de violências noticiados na mídia, não se pode 

desconsiderar a importância da dimensão religiosa/espiritual no tratamento do TUS, tampouco 

o papel fundamental de algumas CT e outros espaços de assistência religiosa no projeto 

terapêutico singular de pessoas que buscam tratamento. Desse modo, inserir nos serviços de 

saúde o tema da RE em linhas de cuidado torna-se desafio e necessidade.  

Serviços de saúde públicos, como os Centros de Atenção Psicossocial Álcool e Drogas 

(Caps AD), hospitais de referência e outros serviços conveniados que também seguem a 

legislação para o setor podem incorporar a RE no cotidiano de intervenções. No entanto, seus 

representantes não devem manifestar algum credo particular, de modo a evitar atos coercitivos 

e discriminatórios.  

 

Conclusão 

 

Uma vez constatado que a espiritualidade pode contribuir significativamente no 

tratamento de doenças e também da dependência química ou TUS é necessário que profissionais 

da saúde, família, voluntários e instituições tenham abertura e acesso as informações sobre tal 

benefício. 

As contribuições da Filosofia latino-americana de Dussel que criticam toda forma de 

opressão nos levam à reflexão ética de que a espiritualidade e o tratamento integral do adicto 

deve ser realizado em todas as instâncias governamentais e não governamentais, uma vez que, 

o ser humano é um ser complexo deve ser acolhido em suas instâncias biopsicossocioespiritual. 

A filosofia latino-americana, ao enfatizar a alteridade, a dignidade e o “estar sendo” em 

comunidade oferecem fundamentos epistemológicos e éticos para prática de cuidado mais 

humanizadas e culturalmente situadas no campo da saúde coletiva. 

 

REFERÊNCIAS 

AMERICAN PSYCHIATRIC ASSOCIATION. DSM-5: manual diagnóstico e estatístico de 

transtornos mentais. 5. ed. Porto Alegre: Artmed, 2014. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       21 

BACKES, D. S. et al. Espiritualidade como dimensão indutora de saúde e bem-estar. 

Ciência & Saúde Coletiva, v. 30, n. 3, p. e14092023, mar. 2025.  

DUSSEL, E. (1993c). Apel, Ricoeur, Rorty y la filosofía de la liberación. México: 

Universidad de Guadalajara. Recuperado de 

http://enriquedussel.com/DVD%20Obras%20Enrique%20Dussel/Textos/24/03cap2pp33-

65.pdf  

DUSSEL, E. (1998). Ética de la liberación en la verdad de la globalización y de la 

exclusión. México: Editorial Trotta. 

ELY, A.; CALIXTO, A. M.. Religiosidade e espiritualidade no tratamento hospitalar das 

adições. Revista Bioética, v. 26, n. 4, p. 587–596, out. 2018.  

ESPERANDIO, M. R. G.; SOUZA, C. F. B. A Integração da dimensão espiritual no 

cuidado em saúde faz sentido? INTERAÇÕES, Belo Horizonte, v. 18, n. 2, p. e182e01, 

2023. DOI: 10.5752/P.1983-2478.2023v18n2e182e01. Disponível em: 

https://periodicos.pucminas.br/interacoes/article/view/30916. Acesso em: 22 set. 2025.  

DALGALARRONDO, P. Psicopatologia e semiologia dos transtornos mentais [recurso 

eletrônico]. 3. ed. – Porto Alegre: Artmed, 2019 

GURFINKEL, D. Adicções: paixão e vício. São Paulo: Casa do Psicólogo, 2011. 

PIRLOT, G. Psicanálise das adicções. Tradução de Saulo Krieger. São Paulo: Ideias & Letras, 

2014. 

VIANNA, A. G.; JESUS, A. F. de; FREITAS, Y. P. As Adicções: de que se trata? Analytica 

Revista de Psicanálise, São João Del Rei, v.6, n.10, jan/jun. 2017. p. 76-88. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                        22 

3 - MODERNIDADE E SECULARIZAÇÃO: Libertação ou Abolição do 

Homem? 
 

Isabela Matilde Santana de Almeida*  

RESUMO 

Esta comunicação científica tem como objetivo refletir acerca do que do projeto de 

modernidade e secularização leva a Libertação e o que leva a Abolição do Homem. O problema 

visa perguntar: como a modernidade e a secularização pode libertar ou aprisionar o homem 

levando a sua liberdade ou a sua abolição? Por conseguinte, a metodologia considera a Pesquisa 

Bibliográfica e de caráter Documental, com base nos estudos das obras: Lewis (2012) “A 

Abolição do Homem”; Bauman (1999) “Modernidade e Ambivalência”; Eisenstardt (2001) 

“Modernidades Múltiplas”; Moniz (2017) “Múltiplas Modernidades, Múltiplas Secularizações 

e Secularização Contextual: Novas Perspectivas sobre o estudo sociológico da religião”; 

Schuchter (2014) “O desencantamento do mundo”; Sorj (2016) “A convivência democrática 

como politeísmo de valores” e Taylor (2010) “Uma Era Secular”. Por fim, os resultados desta 

discussão evidenciam a necessidade de pensarmos nas ambiguidades produzidas pela 

modernidade e o fenômeno da secularização. Nesse cenário, a modernidade e secularização 

leva o homem a libertação, na medida em que, considera a sua individualidade e liberdade de 

escolha de seguir ou não uma religião ou filosofia ou concepção de vida, ao mesmo tempo em 

que, leva a Abolição do Homem, quando há a perda de sentido, o relativismo de valores e a 

banalização da humanidade. 

Paravras-chave: Modernidade; Secularização; Libertação; Abolição do Homem. 

ABSTRACT 

This scientific communication aims to reflect on what aspects of the project of modernity and 

secularization lead to the Liberation and what leads to the Abolition of Man. The problem aims 

to ask: how can modernity and secularization liberate or imprison man, leading to his freedom 

or his abolition? Therefore, the methodology considers bibliographical and documentary 

research, based on studies of the works: Lewis (2012) “The Abolition of Man”; Bauman (1999) 

“Modernity and Ambivalence”; Eisenstardt (2001) “Multiple Modernities”; Moniz (2017) 

“Multiple Modernities, Multiple Secularizations and Contextual Secularization: New 

Perspectives on the Sociological Study of Religion"; Schuchter (2014) "The Disenchantment of 

the World”; Sorj (2016) “Democratic Coexistence as Polytheism of Values” and Taylor (2010) 

“A Secular Age”. Finally, the results of this discussion highlight the need to consider the 

ambiguities produced by modernity and the phenomenon of secularization. In this scenario, 

modernity and secularization lead people to liberation, as they consider their individuality and 

freedom of choice to follow or not a religion, philosophy, or conception of life, while at the 

same time leading to the Abolition of Man, when there is a loss of meaning, relativism of values, 

and the trivialization of humanity 

Keywords: Modernity; Secularization; Liberation; Abolition of Man. 

. 

 

 

 
* Mestranda em Ciências da Religião pelo Programa de Pós-Graduação em Ciências da Religião pela PUC Minas. 

Bolsista CAPES. Graduada em Pedagogia pela PUC Minas, Campus Coração Eucarístico. E-mail: 

imsalmeida@sga.pucminas.br. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       23 

Introdução 

 

A organização desta comunicação científica se dá em três principais momentos. Na 

introdução, apresentaremos a organização, o objetivo, o problema e a metodologia. No 

desenvolvimento, aprofundaremos nas discussões sobre modernidade e secularização, 

associando estas questões com a obra principal que irei trabalhar na minha dissertação “A 

Abolição do Homem” de C. S. Lewis (2012).  

Nesse cenário, ao problematizar sobre modernidade e secularização, refletiremos se isso 

leva ao homem a sua liberdade ou aprisionamento. Na conclusão, trataremos das conclusões 

deste trabalho. Esta comunicação tem o objetivo de refletir acerca do que do projeto de 

modernidade e secularização leva a Libertação e o que leva a Abolição do Homem. O problema 

visa perguntar: Como a modernidade e a secularização pode libertar ou aprisionar o homem 

levando a sua liberdade ou a sua abolição? Por conseguinte, a metodologia considera a Pesquisa 

Bibliográfica e de caráter Documental. 

 

1. Modernidade e Secularização do que estamos tratando afinal?  

 

Ao pensar em modernidade e secularização, torna-se essencial ter em mente que: 

 

interpretar as transformações socioculturais é uma operação intelectual que corre um 

duplo risco: tratar o novo como algo totalmente inédito ou considerar que as categorias 

do passado são suficientes para tratar o presente. Em geral ambas as perspectivas 

representam dimensões da realidade: o novo tem antecedentes no passado e as 

mudanças modificam, mas não eliminam padrões precedentes. Inclusive quando 

pensamos que estamos enfrentando realidades totalmente inéditas, não podemos 

deixar de nos referir em forma comparativa ao passado, ainda que em forma de 

metáforas que fazem mais inteligíveis a novidade (Sorj, 2016, p. 133). 

Com base em Sorj (2016), é possível pontuar que a dimensão do passado, do presente e 

do futuro diz respeito a categorias que relacionam-se entre si. Afinal, como pensar o presente 

sem reconhecer o passado e as transformações ocorridas na sociedade e como idealizar o futuro 

se não entendermos o contexto no qual estamos e no qual desejamos alcançar.  

Assim, Sorj (2016) discute que o novo tem antecedentes no passado e as mudanças 

modificam, mas não eliminam a realidade precedente. Nessa linha de raciocínio tanto Bauman 

(1999) como Sorj (2016) entendem que pensar a modernidade envolve um múltiplo processo 

marcado por transições, rupturas, mudanças, permanências, continuidades e descontinuidades. 

Para Bauman (1999) se a modernidade está relacionada a produção da ordem, a ambivalência 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       24 

seria o refugo da modernidade.   

Como podemos entender o processo de secularização? A secularização está relacionada 

a passagem/ transição de um mundo marcado pela religião como o centro da esfera pública para 

a ascensão das instituições seculares. 

 

A formação do mundo moderno está associada ao processo de secularização. Esse 

processo descreve a passagem cultural e institucional no Ocidente de um sistema 

social em que as normas e os valores eram ditados pela Igreja e o poder político era 

legitimado pela vontade divina, para sociedades que acreditam na liberdade e 

autonomia dos indivíduos (Sorj, 2016, p. 138). 

Por que entender destas questões se torna tão importante? Está relacionada ao 

entendimento que os períodos da história dialogam entre si, os eventos não acontecem por 

acaso, de forma inesperada, por quanto que uma questão do passado relaciona-se com o presente 

que influencia o futuro.  

Para Moniz (2017) quando referimos sobre secularização, está relacionado ao declínio 

da influência religiosa, o que não significa ruptura, mas novas percepções do relacionar-se com 

o sagrado. Nesse cenário, passa-se a entender os limites entre a esfera pública e privada, Igreja 

e Estado, Política e Econômica. Assim, Bauman (1999) caracteriza essas mudanças como a 

ambivalência (possibilidade de conferir a um objeto ou evento mais de uma categoria). 

Taylor (2010) em sua obra “A Era Secular” problematiza logo nas primeiras páginas 

qual seria o significado de vivermos numa era secular. Para o autor estaria relacionada à visão 

de um fenômeno em que o indivíduo passa a assumir uma maior centralidade, em que a ciência 

passa a buscar explicações mais racionais para os fenômenos naturais.  

A modernidade seria então marcada pela valorização da razão, da emancipação do 

homem fruto, principalmente, das revoluções que aconteceram na sociedade como é o caso da 

Revolução Industrial e do Iluminismo, que marcou as mudanças nas relações de trabalho, 

culminando com uma maior burocratização e no aprimoramento das tecnologias, bem como o 

ideal de progresso, do avanço social e da razão em detrimento da religião. 

 

2. Modernidade e Secularização: Libertação do Homem 

 

Seria a modernidade e a secularização uma forma de libertação do homem? Para 

Eisenstadt (2001), o fenômeno da modernidade e da secularização trouxe como avanços o 

pensamento mais racional, a liberdade religiosa, a separação entre Igreja e Estado, esfera 

pública e esfera privada e a autonomia tanto da mulher como do homem em realizar as suas 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       25 

escolhas. Tendo a liberdade de escolher se teria ou não uma religião, se constituiria ou não uma 

família. Assim sendo, a ideia de modernidades múltiplas pressupõe a:  

 

melhor forma de compreender o mundo contemporâneo — e de explicar a história da 

modernidade — é concebê-lo como história de constituição e reconstituição contínua 

de uma multiplicidade de programas culturais. O termo “modernidades múltiplas” tem 

duas implicações. A primeira é que modernidade e ocidentalização não são idênticas; 

o padrão, ou padrões, ocidentais de modernidade não constituem as únicas 

modernidades “autênticas”, mesmo se foram historicamente precedentes e se 

continuaram a ser uma referência central para outras visões da modernidade. A 

segunda é que o termo modernidades implica finalmente o reconhecimento de que 

essas modernidades não são “estáticas”, que se encontram antes em constante mutação 

(Eisenstadt, 2001, p. 139, grifos do autor). 

Conforme Eisenstadt (2001) apresenta o entendimento de modernidades múltiplas, visto 

que é um processo que ocorreu não somente no Ocidente, mas em diferentes lugares no Brasil, 

na Europa e no mundo. Na perspectiva do autor, é tratado que a modernidade não significa um 

processo estático, mas dinâmico. Afinal, o processo de secularização em certos lugares em que 

é marcado pela maior ausência da religiosidade e ateísmo, em outros lugares é marcado pelas 

novas formas de espiritualidades e múltiplas pertenças religiosas.  

Nesse ínterim, o processo de libertação do homem carregava a promessa de tirá-lo das 

“amarras religiosas” para um pensar mais, livremente, no qual a religião não ditasse mais as 

regras, mas o ser humano fosse considerado o centro dominando sobre si e sobre a natureza. 

Nessa perspectiva, Taylor (2010) reflete acerca de que o poder de alcançar a plenitude está 

dentro de cada ser humano. 

 

Para descrentes modernos, a situação é bem diferente. O poder de alcançar a plenitude 

está dentro de cada um. Existem diferentes variações disso. Uma delas centraliza-se 

na nossa natureza como seres racionais. A variante kantiana é a sua forma mais 

avançada. Temos o poder como um mecanismo racional para elaborar as leis sob as 

quais vivemos (Taylor, 2010, p. 21). 

Na concepção de Taylor (2010), o mundo moderno é marcado por quem adota uma 

postura mais indiferente a religião sendo descrentes ou utilizando-se somente da religião 

conforme lhe convém, para benefício próprio, para o encaixar social numa espécie de 

associação que se encontram toda semana. Há aqueles que também buscam na religião uma 

forma de refugiar as suas dores e angústias e encontrar um propósito e sentido da vida. Deste 

modo, a libertação do ser humano seria fazê-lo ter a liberdade de escolher acerca do que bem 

fazer com a sua vida. 

 

 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       26 

Toda pessoa, e toda sociedade, vive com ou em conformidade a alguma (s) concepção 

(ões) acerca do que seja o florescimento humano: o que constitui uma vida plena? O 

que faz a vida realmente valer a pena? O que mais admiramos nas pessoas? Não 

podemos deixar de fazer estas e outras perguntas em nossas vidas. E nossos esforços 

para respondê-las definem a perspectiva ou as perspectivas segundo as quais tentamos 

viver, ou entre as quais oscilamos (Taylor, 2010, p. 30). 

A partir das compreensões de Taylor (2010) e Eisenstadt (2001), é possível refletir que 

a modernidade trouxe a liberdade e o poder de escolha. Nesse processo, é preciso que cada 

indivíduo entenda acerca da sua visão de si mesmo, dos outros e do mundo em que convive, 

compreendendo as suas características e particularidades. Assim, se de um lado a modernidade 

trouxe a liberdade do ser humano escolher o que deseja ser. Por outro lado, essa falta de norte 

do como guiar a vida pode ocasionar aos indivíduos uma perda da sua essência e discernimento 

acerca do seu papel no mundo. 

 

3. Modernidade e Secularização: A Abolição do Homem 

 

O que do projeto de Modernidade / Secularização leva a Abolição do Homem? O que 

coloca em risco esse homem e o que a modernidade e a secularização tem a ver com isso? Para 

Schuchter (2014) o desencantamento seria um processo histórico-religioso: 

 

também interfere na relação que existe entre esferas de valor, ordens de vida e formas 

de condução da vida. A visão weberiana da modernidade leva-nos à direção de uma 

teoria dos conflitos crescentes entre as esferas de valor e suas correspondentes ordens 

e condutas de vida. Quanto mais o desencantamento do mundo progride, mais nítidas 

tornam-se as diferenças entre essas esferas de valor em suas distintas legalidades 

específicas e suas diferentes formas institucionais (Schuchter, 2014, p. 44). 

Schucter (2014) discute que o processo de desencantamento do mundo seria uma 

consequência da secularização, ao passo em que se prometeu o avanço da ciência como forma 

de superação da visão religiosa do mundo, o triunfo da razão sobre a emoção, dentre outras 

promessas. No entanto, a realidade pressuposta mostra que se a modernidade evoluiu em 

relação à tecnologia e o acesso ao conhecimento mais acessível. Na prática, se vive a dualidade 

de escolher se irá seguir um caminho ou se irá seguir outro, pondo se em debate acerca de qual 

escolha tomar? Nesse cenário, o desencantamento com o mundo ocorre, na medida em que, não 

se sabe mais quem se é, causando a perda de identidade e do sentido da vida.  

Lewis (2012) reflete de que há valores universais que não homogeneízam as culturas, 

mas que as potencializam mostrando acerca do que é ser humano.  

 

 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       27 

Até bem recentemente, todos os professores, e os homens em geral, acreditavam que 

o universo tinha uma natureza tal que nossas reações emocionais poderiam tanto ser 

congruentes como incongruentes em relação a ele – acreditavam, na verdade, que os 

objetos não são meros receptores, mas podem merecer nossa aprovação ou 

desaprovação, nossa reverência ou nosso desprezo (Lewis, 2012, p. 11). 

Considerando tal constatação, torna-se imprescindível destacar que em A Abolição do 

Homem, Lewis defende a tese que uma sociedade na qual não se considera uma educação de 

valores, mas defende somente os interesses materiais, uma educação mercadológica e uma visão 

de homem que está mais interessado no ter do que no ser caminha em direção ao caos. 

Schucter (2014) e Lewis (2012) trazem como discussão o entendimento que a 

modernidade trouxe por si avanços significativos como a liberdade de escolha, os avanços 

tecnológicos e o avanço na medicina, na saúde e na ciência. Porém, também trouxe perdas como 

o desencantar com a realidade, a falta de identidade, de noção acerca da noção de si mesmo, 

dos seus desejos e anseios. Além do desequilíbrio ao tratar o homem como uma máquina, como 

um ser desprezível, focando mais na conquista pelo poder e na dominação do ser humano 

perante os outros e ao domínio da natureza. 

 

Considerações Finais 

 

Diante das questões apresentadas ao longo desta comunicação, é primordial pontuar que 

ao problematizar sobre modernidade e secularização, torna-se possível refletir se isso leva ao 

homem a sua liberdade ou ao aprisionamento. Sob esse ângulo, podemos ter como resultados a 

partir destes estudos o entendimento do quanto a modernidade e a secularização trouxe avanços 

na cultura, na sociedade, na ciência, dentre outras áreas. Todavia, também se põe o desafio da 

crise de valores no mundo moderno que impactam, diretamente, as relações e as estruturas 

sociais. Com este trabalho, refletirmos a necessidade de entendermos bem o que significa 

modernidade e secularização, suas definições, compreensões e importâncias. Por último, é 

primordial a clareza que precisamos compreender o passado para entendermos o presente e 

assim almejarmos um futuro melhor. Este futuro será melhor quando os homens não se 

deixarem vencer pelas suas más inclinações, mas forem conduzidos por valores e condutas 

éticas frisando acima de tudo pelo bem comum. 

 

REFERÊNCIAS 

 

BAUMAN, Zygmunt. Modernidade e ambivalência. Rio de Janeiro: Zahar, 1999, p. 9- 26. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       28 

EISENSTADT, S. N. Modernidades múltiplas. Sociologia, problemas e práticas, n. 35, 

2001, p. 139-163. 

LEWIS, C. S. A Abolição do Homem. Editora: WMF Martins Fontes, São Paulo, 2012, 104p. 

MONIZ, Jorge Botelho. Múltiplas modernidades, múltiplas secularizações e secularização 

contextual: novas perspectivas sobre o estudo sociológico da religião. Religião e Sociedade, 

Rio de Janeiro, 2017, p. 125-149. 

SCHUCHTER, Wolfgang. O desencantamento do mundo. Seis estudos sobre Max Weber. 

Rio de Janeiro: UFRJ, 2014, p. 33-56 (O desencantamento do mundo. A visão da 

modernidade em Max Weber). 

SORJ, Bernardo. A convivência democrática como politeísmo de valores. Estudos 

Avançados, 30 (86), 2016, p. 133-145.  

TAYLOR, Charles. Uma era secular. São Leopoldo: Unisinos, 2010, p. 13-37. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                        29 

4 - O TERREIRO COMO TERRITÓRIO CH'IXI:uma análise pela 

perspectiva de Silvia Rivera Cusicanqui 
 

Maria Virgínia Souza Pereira*  

RESUMO 

Este trabalho visa analisar as lógicas de organização e produção de saber em um Terreiro de 

Umbanda localizado em Betim (MG), que se autodeclara afro-indígena, buscando compreender 

como esta Casa estabelece um modelo pedagógico e ritual próprio, articulando elementos de 

diferentes matrizes culturais e epistemológicas. Em contraposição à noção de sincretismo como 

fusão, mobiliza-se o conceito ch'ixi (abigarrado/cinza) de Silvia Rivera Cusicanqui para analisar 

o terreiro como um espaço de coexistência em paralelo de saberes. A análise se concentra na 

agência epistemológica da Casa, definida como a capacidade de gerar, validar e gerir o próprio 

conhecimento, subvertendo a colonialidade do saber. Adota-se uma abordagem qualitativa, 

cujos dados foram coletados a partir de uma entrevista em profundidade com a Mãe de Santo e 

de observações em três sessões abertas ao público (giras). Os resultados demonstram que a Casa 

é um território ch'ixi por manter ativas as contradições: a apropriação tática da escrita 

(biblioteca e estudo) visa reforçar e sistematizar a tradição oral, em um ato de agência; a 

coexistência de elementos africanos e indígenas nas práticas rituais manifesta uma articulação 

decolonial; e a rejeição da doutrina espírita/racionalista em favor de fundamentos africanos e a 

ressignificação do Pai Nosso ilustram uma micropolítica que subverte os elementos ocidentais. 

Conclui-se que o Terreiro opera uma prática descolonizadora que transforma a heterogeneidade 

cultural em força estrutural e pedagógica, contribuindo para a valorização da autonomia 

epistêmica das religiões afro-brasileiras. 

Paravras-chave: Umbanda; Ch’ixi; Silvia Rivera Cusicanqui; Ciências da religião. 

ABSTRACT 

This paper aims to analyze the logic of organization and production of knowledge in an 

Umbanda Terreiro located in Betim (MG), which declares itself to be Afro-indigenous, seeking 

to understand how this House establishes its own pedagogical and ritual model, articulating 

elements from different cultural and epistemological matrices. In contrast to the notion of 

syncretism as fusion, Silvia Rivera Cusicanqui's concept of ch'ixi (motley/gray) is mobilized to 

analyze the terreiro as a space of parallel coexistence of knowledge. The analysis focuses on 

the epistemological agency of the House, defined as the ability to generate, validate, and 

manage its own knowledge, subverting the coloniality of knowledge. A qualitative approach is 

adopted, with data collected from an in-depth interview with the Mãe de Santo and observations 

in three sessions open to the public (giras). The results show the House is a ch'ixi territory 

because it keeps contradictions active: the tactical appropriation of writing (library and study) 

aims to reinforce and systematize the oral tradition, in an act of agency; the coexistence of 

African and indigenous elements in ritual practices manifests a decolonial articulation; and the 

preference for Afro-indigenous foundations and the reinterpretation of the Lord's Prayer 

illustrate a micro-politics that subverts Western elements. It can be concluded that the Terreiro 

operates a decolonizing practice that transforms cultural heterogeneity into structural and 

pedagogical strength, contributing to the valorization of the epistemic autonomy of Afro-

Brazilian religions. 

Keywords: Umbanda; Ch’ixi; Silvia Rivera Cusicanqui; Religious studies. 

 
* Graduação em Ciências Sociais pela Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais. Mestrado em andamento 

pela PUC Minas, virginiasouza1992@gmail.com. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       30 

Introdução 

 

A discussão sobre decolonialidade ainda tem muito o que percorrer. São muitas camadas 

e nuances dentro do sistema econômico, social, político e cultural que moldou a América Latina. 

Um processo construído por meio da violência — em suas dimensões física, psicológica e 

intelectual —, mas também tecido por contrastes culturais que sobreviveram à colonialidade. É 

nesse contexto que surge Silvia Rivera Cusicanqui, socióloga e historiadora boliviana de origem 

aymará. Sua perspectiva mostra que as diferenças culturais não se dissolvem em uma síntese 

homogênea; ao contrário, elas coexistem em tensão, contrastando e coabitando o mesmo espaço 

de forma abigarrada — nem pura, nem híbrida, mas marcada por contradições vivas. 

Ela denomina essa perspectiva como ch’ixi, termo de origem aymará que significa 

“manchado” ou “abigarrado” — uma forma de coexistência entre diferenças que permanecem 

lado a lado, sem fusão e sem hierarquia (Rivera Cusicanqui, 2010). É a partir desse conceito 

que este texto analisa o caso de um Terreiro1 localizado no município de Betim, cuja 

organização ritual e dinâmica comunitária evidenciam singularidades que permitem 

compreendê-lo como um possível território ch’ixi. 

A análise também se detém na agência epistêmica da Casa. Santin (2013, p. 71) define 

que “agência epistêmica é um termo relacionado à possibilidade e à viabilidade de ações no 

domínio epistêmico. [...]assim, ser compreendida como as ações que constituem os processos 

de investigação e de coleta de dados ao longo do tempo em busca da verdade.” Neste artigo, o 

termo é empregado para indicar a capacidade do Terreiro de gerar, legitimar e gerir seus 

próprios conhecimentos, construindo caminhos interpretativos que subvertem a colonialidade 

do saber. 

A abordagem adotada é qualitativa, combinando a explicação do conceito proposto por 

Cusicanqui com sua aplicação analítica aos dados de campo. Esses dados foram obtidos por 

meio de entrevista em profundidade com a Mãe de Santo e por observação participante em dias 

de gira, entendida aqui como ritual umbandista (ou culto, em termos ampliados), realizados em 

encontros abertos ao público. Optou-se por manter sob sigilo informações como o nome do 

Terreiro e da zeladora, apesar de haver autorização formal registrada no Termo de 

Consentimento Livre e Esclarecido (TCLE), em respeito a considerações éticas e às 

 
1 Este Terreiro integra a pesquisa de campo da minha dissertação de mestrado em Ciências da Religião, cujo projeto 

foi submetido, apreciado e aprovado pelo Comitê de Ética em Pesquisa da PUC Minas (CAAE 

91156025.1.0000.5137). Todas as informações aqui apresentadas foram coletadas mediante consentimento formal 

da Mãe de Santo e dos participantes, conforme os princípios éticos estabelecidos pela Resolução CNS 510/2016. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       31 

especificidades do contexto religioso. 

O texto está estruturado em três partes: primeiro, apresenta-se Silvia Rivera Cusicanqui 

e os fundamentos de sua teoria; em seguida, descreve-se o Terreiro pesquisado; por fim, 

discutem-se suas particularidades à luz da perspectiva ch’ixi, destacando contrastes, 

coexistências e tensões que caracterizam seu modo próprio de produzir e organizar o sagrado. 

 

1. A autora Aymará 

 

Silvia Rivera Cusicanqui parte de sua própria experiência de ancestralidade dupla — 

europeia pelo lado paterno e aimará pelo lado materno — para pensar a coexistência de mundos 

distintos em um mesmo corpo. Essa vivência pessoal de contradição e heterogeneidade é a base 

daquilo que ela chama de abigarrado, e que mais tarde desenvolve como o conceito ch’ixi, onde 

diferentes lógicas convivem sem que se fundam ou se hierarquizam. 

Nascida na Bolívia no final dos anos 1940, é também ativista, além de socióloga e 

historiadora. Atuante desde os anos 1970, tornou-se uma das vozes mais influentes dos debates 

latino-americanos sobre colonialismo, ainda que critique o próprio uso do termo “decolonial”, 

por considerá-lo muitas vezes capturado pela academia. Sua escrita é multilíngue — em 

espanhol, aimará e quíchua — tanto como afirmação política quanto como prática 

epistemológica que desafia a centralidade do monolinguismo ocidental (Loyola-Hernández, 

2025). 

É cofundadora do Taller de História Oral Andina, grupo que desenvolve metodologias 

baseadas em epistemologias aimarás e quíchuas, priorizando a oralidade como modo de 

produção de conhecimento (Loyola-Hernández, 2025). 

Sua obra analisa a história boliviana por meio de ciclos — colonial, liberal e populista 

— evidenciando como a dominação colonial se transforma e persiste. A autora retoma e 

reelabora a noção de “colonialismo interno” para mostrar como formas de opressão são 

internalizadas e reproduzidas pelas próprias populações indígenas e camponesas. Entre suas 

contribuições centrais estão a história oral, a sociologia da imagem, a crítica à mestiçagem 

colonial andina e a formulação do conceito ch’ixi, que descreve realidades heterogêneas onde 

elementos distintos coexistem sem se fundir (Loyola-Hernández, 2025). 

Rivera Cusicanqui também é uma crítica contundente da economia política do 

conhecimento, denunciando práticas acadêmicas que transformam a teoria decolonial em 

capital simbólico e econômico, reforçando hierarquias globais. Em oposição a isso, defende o 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       32 

bilinguismo, a horizontalidade na produção de saberes e a articulação entre teoria e prática 

comunitária como caminhos reais de descolonização (Loyola-Hernández, 2025). 

A sociologia da imagem proposta por ela parte da crítica ao colonialismo interno e ao 

papel encobridor das palavras na modernidade, onde o discurso igualitário conviveu 

historicamente com a exclusão dos povos indígenas. Para ela, as imagens — presentes desde 

tempos pré-coloniais — revelam camadas importantes do mundo social, oferecendo narrativas 

críticas que a escrita ocidental tende a ocultar. sua sociologia da imagem valoriza aquilo que a 

visão alcança antes da racionalização: gestos, cores, tramas, rituais, memórias silenciosas que 

atravessam séculos e continuam agindo no presente. Para ela, as imagens carregam uma espécie 

de verdade subterrânea — uma memória que não se dobra ao discurso oficial, que guarda as 

continuidades e as feridas da colonização e, ao mesmo tempo, a resistência indígena (Rivera 

Cusicanqui, 2010). 

Em diálogo com essa perspectiva, Rivera Cusicanqui (2010) retoma da língua aimará a 

lógica do terceiro incluído, que rompe com a ideia colonial de que diferenças precisam ser 

resolvidas, misturadas ou hierarquizadas. O terceiro incluído aceita que algo pode “ser e não 

ser ao mesmo tempo”, como o cinza ch’ixi que é simultaneamente branco e negro sem perder 

nenhuma de suas cores. Assim, tanto a sociologia da imagem quanto o terceiro incluído revelam 

que a realidade latino-americana é feita de convivências complexas, tensões e paralelos que não 

se anulam — e que há força exatamente nesse entremeio onde mundos que pareciam opostos 

seguem vivendo lado a lado. 

Portanto, para a autora, o caminho não é o da decolonialidade enquanto discurso teórico 

ou modismo acadêmico, mas o da descolonização como prática viva, incorporada nos gestos, 

na linguagem e nos modos de convivência. Ela parte do reconhecimento de que a invasão 

colonial já transformou os povos indígenas e suas culturas — não existe mais uma pureza 

original a ser recuperada. Por isso, não se trata de “voltar atrás” nem de extrair os elementos 

coloniais, mas de assumir a condição abigarrada, marcada por coexistências tensas e 

contraditórias. A descolonização, para ela, significa aprender com as práticas indígenas — suas 

formas de organização, reciprocidade, temporalidade, estética e política — e permitir que esses 

modos de existir transformem o presente. É uma ação concreta, cotidiana e coletiva, que rompe 

com a mera retórica multicultural e exige construir relações horizontais, bilíngues e 

interculturais capazes de gerar um “nós” realmente compartilhado. Então, afinal, o que é o conceito 

ch’ixi? 

 

 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       33 

1.1. A lógica ch’ixi 

 

A lógica ch’ixi é um dos eixos fundamentais do pensamento de Silvia Rivera 

Cusicanqui. De origem aimará, o termo descreve aquilo que é “abigarrado”, “manchado”, 

composto por diferenças que coexistem lado a lado sem se fundirem. Longe da ideia de 

mestiçagem harmoniosa ou de uma hibridez que produz um terceiro termo totalmente novo, o 

ch’ixi indica a convivência simultânea de elementos contrastantes — indígenas e coloniais, 

modernos e ancestrais — que se mantêm em tensão, dialogam e se influenciam, mas não se 

anulam. Essa lógica, que opera segundo o “terceiro incluído”, permite pensar a realidade latino-

americana como um tecido abigarrado, onde as diferenças persistem e se relacionam sem 

hierarquia. Nesse sentido, para a autora, a palavra carrega uma ideia de coexistência. Ch’ixi não 

é apenas uma metáfora visual ou uma característica estética; é, sobretudo, uma forma de existir 

no mundo. Quando a autora se afirma ch’ixi, reivindica seu duplo pertencimento — aimará e 

europeu — sem reduzi-lo a uma síntese harmoniosa. O ch’ixi não busca apagar tensões, mas 

carregá-las consigo como parte constitutiva da vida. Ele expressa a coexistência paralela de 

elementos que se contradizem, se provocam e, por isso mesmo, produzem vitalidade. Em vez 

de imaginar a mistura como fusão — como faz a ideia de “hibridização” cultural —, o ch’ixi 

insiste no contrário: é a permanência da diferença que permite criar outros modos de ser (Rivera 

Cusicanqui, 2010). 

Ser ch’ixi é, de acordo com a autora aymará, reconhecer que carregamos dentro de nós 

restos antigos de mundos que não desapareceram, como animais míticos guardados na pedra. 

Esses tempos imemoriais, a jaya mara2, continuam pulsando no presente, não como nostalgia, 

mas como força política. Por isso o ch’ixi resiste à mescla frágil e conformada (o chhixi), e se 

opõe às leituras “light” do multiculturalismo que diluem conflitos em harmonia superficial. 

Ao mesmo tempo, o ch’ixi abre caminho para uma política descolonizadora, onde o 

conflito entre mundos não é negado, mas reelaborado como potência coletiva. A partir dessa 

perspectiva, reconstruir a sociedade implica reconhecer a pluralidade de vozes, tempos e 

histórias que formam o tecido abigarrado do país. O ch’ixi assume a diferença como 

fundamento de convivência e como possibilidade de criar uma nova modernidade — orgânica, 

heterogênea, baseada na reciprocidade, na redistribuição e no serviço — e não a modernidade 

importada e imitativa das elites. Assim, a identidade ch’ixi se torna um convite para imaginar 

 
2 Jaya mara é o termo aymará que designa os “tempos imemoriais”, o tempo ancestral em que humanos, animais 

e forças da natureza conviviam sem separação rígida. Para Rivera Cusicanqui (2010), esse tempo continua 

atuando no presente, sustentando a potência do ch’ixi. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       34 

formas de comunidade que acolhem o diverso sem tentar convertê-lo em unidade; que acolhem 

tensões em vez de apagá-las; que se constroem num diálogo vivo entre passado profundo e 

futuro por vir (Rivera Cusicanqui, 2010). 

 

2. O terreiro 

 

Os dados obtidos e relatados nesse subitem foram coletados durante uma entrevista3 em 

profundidade com a mãe de santo da casa, que durou em média duas horas, no dia 08 de 

novembro de 2025, na parte da tarde. As observações participantes foram realizadas entre 

outubro e novembro em giras abertas ao público. 

O terreiro onde realizo minha pesquisa de campo localiza-se na região central de Betim 

(RMBH) e foi fundado em 2021, no pós-pandemia, por uma Mãe de Santo que já possuía 

vivência em outra Casa. Após divergências internas e, sobretudo, após receber um chamado de 

seu Preto-Velho — entidade chefe do terreiro — ela decidiu abrir sua própria Casa, onde 

pudesse implementar mudanças que considerava necessárias. A fundadora integrou o uso ritual 

da ayahuasca4 após atravessar um período de profunda depressão, afirmando que a planta e as 

visões a ajudaram em seu processo de cura. O rapé5 foi incorporado posteriormente, a partir da 

experiência de cura física vivida pelo seu principal auxiliar no terreiro. 

Desde então, a Casa cresceu e conta hoje com cerca de 70 médiuns, com equilíbrio entre 

homens e mulheres, embora haja predominância feminina. A Mãe de Santo se define como 

“moderna em alguns aspectos e tradicional em outros”. Ela não impõe que seus médiuns 

utilizem rapé ou ayahuasca, tampouco proíbe que frequentem outros terreiros; acredita que cada 

pessoa tem seu próprio caminho espiritual a trilhar, no tempo e ritmo que considerar adequados. 

O desenvolvimento mediúnico é sustentado por um grupo de estudos online — 

geralmente às terças-feiras — e por uma biblioteca virtual com mais de 200 títulos entre livros, 

textos e manuais. O acervo foi selecionado pela própria Mãe de Santo e pelo médium 

responsável pelo ensino dos demais, privilegiando obras de matriz africana. Embora ela tenha 

retirado alguns livros espíritas, a biblioteca ainda contém alguns títulos sobre mediunidade de 

autores espíritas, embora o terreiro não siga a doutrina espírita. A fundadora afirma que sua 

Casa segue a tradição Omoloko, enfatizando um vínculo forte com a matriz africana, mas 

 
3 A entrevista foi gravada mediante consentimento expresso. 
4 O chá da Ayahuasca consiste da infusão do cipó Banisteriopsis caapi e as folhas do arbusto Psycotria viridis 

(Labete e Araújo, 2002 apud Costa, Figueiredo e Cazenave, 2005). 
5 Basicamente, é uma mistura de tabaco em pó e outras plantas consideradas sagradas. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       35 

incorporando rituais indígenas — como o uso de ayahuasca e rapé — como parte do caminho 

espiritual vivido pelos membros. 

O altar do terreiro é composto exclusivamente por imagens de Orixás negros, todas 

escolhidas pessoalmente pela Mãe de Santo, que recusou doações para garantir que as 

representações seguissem esse princípio. As observações participantes mostram que as giras 

incluem o Pai-Nosso adaptado para a Umbanda6, com referências à natureza, e que a função de 

ogã7 nos atabaques é exercida por uma mulher, o que rompe expectativas tradicionais de gênero 

na Umbanda. 

Essas singularidades — a combinação entre tradição Omoloko, uso de plantas como 

ayhuasca e rapé e presença de ogã mulher — fazem com que o terreiro sofra preconceito e 

resistência dentro da própria Umbanda, muitas vezes por romper normas tácitas e expectativas 

de outras Casas sobre o que deveria ou não compor uma prática “legítima”. Ainda assim, a Casa 

mantém sua proposta e cresce, sustentada pela visão da Mãe de Santo de que a espiritualidade 

se faz na pluralidade, na liberdade e no respeito ao caminho de cada médium. 

 

3. O terreiro como território ch’ixi 

 

A leitura do terreiro à luz da perspectiva ch’ixi de Silvia Rivera Cusicanqui permite 

compreender a Casa como um espaço onde múltiplas lógicas convivem sem se fundirem. Assim 

como o ch’ixi designa a justaposição de cores distintas que permanecem lado a lado sem se 

diluir, o terreiro articula práticas africanas, indígenas e cristãs adaptadas, preservando as 

diferenças que compõem sua identidade. As giras de matriz africana coexistem com rituais 

indígenas como o uso do rapé e da ayahuasca; a tradição oral compartilha espaço com o estudo 

sistemático; a oração do Pai-Nosso — ressignificada pela presença dos elementos da natureza 

— permanece paralela aos cânticos africanos e às práticas mediúnicas. 

 
6 “Pai-nosso que estais no Céu, nos mares, nas matas e em todos os mundos habitados; santificado seja o teu nome, 

pelos teus filhos, pela Natureza, pelas Águas, pela Luz e pelo Ar que respiramos. Que o teu reino do Bem do 

Amor e da Fraternidade, nos una a todos e a tudo que Criastes, em torno da Sagrada Cruz, aos pés do Divino 

Salvador e Redentor. Que a tua vontade nos conduza sempre para o culto do amor e da caridade. Dai-nos hoje e 

sempre a vontade firme para sermos virtuosos e úteis aos nossos semelhantes. Dai-nos hoje o pão do corpo, o 

fruto das matas e a água das fontes para o nosso sustento material e espiritual. Perdoa, se merecermos, as nossas 

faltas e dês o sublime sentimento do perdão para os que nos ofendam. Não nos deixeis sucumbir ante a luta, 

dissabores, ingratidões, tentações dos maus espíritos e ilusões pecaminosas da matéria. Enviai Pai, um raio da 

tua Divina complacência, luz e misericórdia para os teus filhos, pecadores que aqui labutam pelo Bem da 

Humanidade nossa irmã (Ceunsa, 2025)”. 
7 O termo ogã designa uma função de grande importância no interior dos Terreiros, tanto na Umbanda quanto no 

Candomblé. Entre suas atribuições, destaca-se o comando dos atabaques — instrumentos de percussão 

fundamentais para a sustentação rítmica dos rituais, para a chamada das entidades e para a condução da gira. O/a 

ogã também auxilia na organização ritual, no cuidado com os toques e no equilíbrio energético da Casa. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       36 

Essa convivência não é fusão nem sincretismo homogêneo, mas uma justaposição viva 

e, por vezes, tensa de saberes, cosmologias e temporalidades distintas. Cada uma delas mantém 

sua força própria, como propõe Cusicanqui ao falar da “sociedade abigarrada”. O Terreiro, 

portanto, opera como um território ch’ixi: um espaço onde diferentes ancestralidades — 

africana, indígena e, em menor grau, cristã — não competem para se sobrepor, mas dialogam, 

se contrapõem e se complementam conforme a demanda ritual e comunitária. 

 

Considerações finais 

 

Nesse sentido, a Casa manifesta uma forma de descolonização prática, que se realiza 

não apenas pelo discurso, mas pelos gestos, corpos, rituais e escolhas epistêmicas da Mãe de 

Santo. A seleção cuidadosa das imagens de orixás negros, a liberdade concedida aos médiuns 

para trilharem seu próprio caminho e a abertura para rituais indígenas ilustram um modo de 

criar conhecimento e espiritualidade que se alinha à noção ch’ixi de coexistência em paralelo. 

O terreiro torna-se, assim, um espaço onde o passado ancestral e o presente urbano se 

entrelaçam, produzindo um modo de existir que acolhe diferenças sem apagá-las — exatamente 

a potência do ch’ixi. 

Em vez de tentar apagar as marcas da colonização, Rivera Cusicanqui (2010) nos 

convida a acionar a força criativa dos povos que sobreviveram a ela, fazendo da pluralidade 

ch’ixi um caminho de reconstrução ética e política do mundo. E, de certa forma, é exatamente 

isso que o Terreiro estudado realiza no cotidiano: ele acolhe contrastes, honra ancestralidades 

diversas e cria, a partir delas, novas formas de cuidado, conhecimento e existência. 

 

REFERÊNCIAS 

 

CEUNSA. Orações. Disponível em: https://ceunsa.com.br/site/?page_id=18. Acesso em: 29 

nov. 2025. 

COSTA, M.C.M.; FIGUEIREDO, M.C.; CAZENAVE, S.O.S. Ayahuasca: Uma abordagem 

toxicológica do uso ritualístico. Rev. Psiq. Clín., v. 32, n. 6, p. 310-318, 2005. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/rpc/a/f3VKrzpFRRqBSST4VdbyX3j/?format=pdf&lang=pt. Acesso 

em: 02 fev. 2025. 

LOYOLA-HERNÁNDEZ, Laura; CUSICANQUI, Silvia Rivera. Global Social Theory. 

Disponível em: https://globalsocialtheory.org/thinkers/cusicanqui-silvia-rivera/. Acesso em: 

27 nov. 2025. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       37 

RIVERA CUSICANQUI, Silvia. Ch’ixinakax utxiwa: una reflexión sobre prácticas y 

discursos descolonizadores. Buenos Aires: Tinta Limón, 2010. 

SANTIN, Thiago Rafael. Agência epistêmica: abordagens melhorativa e coletiva. 

Controvérsia, São Leopoldo, v. 9, n. 2, p. 71-88, mai.-ago. 2013. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                        38 

5 - RACISMO RELIGIOSO E RESISTÊNCIA: a estigmatização das 

religiões afro-brasileiras na sociedade contemporânea 
 

Joilson Santos da Silva*  

RESUMO 

A presente comunicação analisa as manifestações do racismo estrutural brasileiro na 

contemporaneidade. Especificamente, o estudo visa identificar o fenômeno social do racismo 

religioso que é diametralmente perceptível através das manifestações que estigmatizam e 

demonizam as religiões afro-brasileiras. A pesquisa fundamentou-se na dissertação 

desenvolvida Racismo religioso: a estigmatização e a demonização das religiões afro-

brasileiras (PUC Minas, 2025), que identificou formas históricas e simbólicas de exclusão e 

violência contra os praticantes de Candomblé e Umbanda; delimitando assim neste estudo as 

duas mais renomadas religiões afro-brasileiras. Outro objetivo específico consiste em 

compreender como o processo de perpetuação da hereditariedade colonial e das teorias raciais 

europeias ainda continuam legitimando estruturas de poder que inferiorizam corpos, culturas e 

espiritualidades negras. A metodologia então adotada é de pesquisa bibliográfica, dialogando 

com autores como Frantz Fanon, Sueli Carneiro, Michel Foucault, Aníbal Quijano, Panikkar e 

Roberlei Panasiewicz, possibilitando uma análise interseccional entre racismo, religião e poder. 

A comunicação estrutura-se em três capítulos: 1) Racismo Estrutural: Um fenômeno persistente 

da modernidade, 2) Racismo Religioso: Discriminação religiosa e as relações estruturais sociais 

persistentes e 3) Resistência e Diálogo Inter-religioso: novos desafios e novas estratégias. Como 

resultado, identificamos que o racismo religioso constitui uma das expressões do racismo 

estrutural, sustentado por discursos hegemônicos que demonizam o sagrado afro-brasileiro. 

Conclui-se também, que o fortalecimento das Comunidades Tradicionais de Terreiro e o diálogo 

inter-religioso são identificadas como estratégias de resistência e afirmação identitária diante 

da intolerância e da violência simbólica e física persistentes no país. 

Paravras-chave: Racismo religioso; Religiões afro-brasileiras; Estigmatização; Resistência; 

Diálogo inter-religioso. 

ABSTRACT 

This paper analyzes the manifestations of structural racism in contemporary Brazil. 

Specifically, the study aims to identify the social phenomenon of religious racism, which is 

diametrically perceptible through the manifestations that stigmatize and demonize Afro-

Brazilian religions. The research is based on the dissertation "Religious Racism: The 

Stigmatization and Demonization of Afro-Brazilian Religions" (PUC Minas, 2025), which 

identified historical and symbolic forms of exclusion and violence against practitioners of 

Candomblé and Umbanda; thus delimiting this study to the two most renowned Afro-Brazilian 

religions. Another specific objective is to understand how the process of perpetuating colonial 

heritage and European racial theories continues to legitimize power structures that inferiorize 

Black bodies, cultures, and spiritualities. The methodology adopted is bibliographic research, 

engaging with authors such as Frantz Fanon, Sueli Carneiro, Michel Foucault, Aníbal Quijano, 

Panikkar, and Roberlei Panasiewicz, enabling an intersectional analysis of racism, religion, and 

 
* Licenciado em Artes Cênicas pela UFOP, mestre em Ciências da Religião pela PUC Minas, integrante do grupo 

de pesquisa Religião, Pluralismo e Diálogo (REPLUDI). Sua pesquisa aborda as relações entre racismo estrutural 

e religião, com foco na estigmatização das tradições afro-brasileiras e na promoção do diálogo inter-religioso. 

Email: josantos70@ gmail.com. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       39 

power. The communication is structured in three chapters: 1) Structural Racism: A persistent 

phenomenon of modernity, 2) Religious Racism: Religious discrimination and persistent social 

structural relations, and 3) Resistance and Interreligious Dialogue: new challenges and new 

strategies. As a result, we identified that religious racism constitutes one of the expressions of 

structural racism, sustained by hegemonic discourses that demonize Afro-Brazilian sacred 

practices. It is also concluded that the strengthening of Traditional Terreiro Communities and 

interreligious dialogue are identified as strategies of resistance and identity affirmation in the 

face of intolerance and the persistent symbolic and physical violence in the country 

Keywords: Religious racism; Afro-Brazilian religions; Stigmatization; Resistance; 

Interreligious dialogue. 

 

 

Introdução 

 

As manifestações dos racismos dentro do contexto brasileiro são multifacetadas e 

plurais, tidas como fenômenos sociais que ultrapassam séculos de existência. Desta forma, a 

incorporação dos processos e das ideologias raciais coloniais culminou com a organização de 

novos modos de vida e conduta. Especificamente no Sul Global, onde a subalternidade de 

determinados grupos minorizados e identificados racialmente ainda são vulneráveis às mais 

diversas manifestações de aversões e estigmas.  

Como resultado, as bases estruturais da sociedade foram engendradas dentro das 

concepções ideológicas raciais implementadas e transmitidas pelos europeus que aqui 

chegaram. Consequentemente, dentro dos termos contemporâneos as estruturas sociais e 

institucionais mantiveram as mesmas condutas raciais, derivando em uma formação e 

afirmação da nova ordem mundial, ocasionando uma manifestação do racismo estrutural 

fincado em suas bases.  

Assim, o fenômeno social do racismo religioso surge enraizado dentro do sistema 

estrutural brasileiro, onde manifesta-se através da estigmatização e demonização das religiões 

afro-brasileiras. Porém, nem sempre ele é perceptível e por isso, é necessária uma intersecção 

na perspectiva do olhar para que encontremos os diferentes eixos de opressão inseridos no 

contexto colonial e perpetuado pelas classes dominantes.  

Desta forma, compreender a permanência da hereditariedade colonial e das teorias 

raciais europeias, ajuda-nos no entendimento das ideologias forjadas nas práticas sociais e 

religiosas contemporâneas, e de como elas continuam a legitimar estruturas de poder que 

resultam na inferiorização de corpos, culturas e espiritualidades negras e indígenas. 

 

 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       40 

1. Racismo Estrutural: Um fenômeno persistente da modernidade 

 

O racismo estrutural, termo utilizado na pós-modernidade, possui uma história 

complexa e violenta. Por conseguinte, constitui-se um sistema operacional e colonial baseado 

nas teorias raciais. O que através de séculos de doutrinação religiosa, política, científica e 

econômica, mantiveram os povos escravizados sob uma conduta extrema dentro do contexto 

do Sul global, especificamente, no Brasil. Como exemplifica Quijano (2005, p. 118), “desse 

modo, ‘raça’, converteu-se no primeiro critério fundamental para a distribuição da população 

mundial nos níveis, lugares e papeis na estrutura de poder da nova sociedade”. Dessa forma, a 

racialização tornou-se um princípio estruturante que orientou e ampliou as hierarquias através 

dos ‘dispositivos de racialidade’1. 

Estes processos coloniais demandaram a imposição dos elementos culturais e 

tradicionais ibéricos aos corpos subjugados que, por motivo de força maior, foram sequestrados 

para o território “luso-brasileiro”. A coação constante para a obtenção do aprendizado, era 

orientado por interesses de manutenção parasitária da ordem colonial que funcionava como 

instrumentos de reforço e da continuidade da dominação dos grupos hegemônicos. Como ainda 

nos explica Quijano (2005, p. 121), 

 

[...] forçaram – também em medidas variáveis em cada caso – os colonizados a 

aprender parcialmente a cultura dos dominadores em tudo que fosse útil para a 

reprodução da dominação, seja no campo da atividade material, tecnológica, como da 

subjetiva, especialmente religiosa.  

O racismo estrutural consolidou-se como um projeto de dominação territorial, cujas 

práticas sociais e institucionais permitiam e cultivavam a inferiorização das populações negras 

e indígenas, bem como das suas respectivas culturas e crenças.  Entretanto, seu arcabouço ainda 

serve de molde para subsequentes formas de mecanismos de poder que reconfiguram novos 

padrões sociais e hierárquicos que subalternizam os grupos minorizados por justificativas de 

intervenção estatal. De acordo com Almeida (2019, p. 143), 

a ordem produzida pelo racismo não afeta apenas a sociedade em suas relações 

exteriores – como no caso da colonização –, mas atinge, sobretudo, a sua configuração 

interna, estipulando padrões hierárquicos, naturalizando formas históricas de 

dominação e justificando a intervenção estatal sobre grupos sociais discriminados, 

como se pode observar no cotidiano das populações negras e indígenas. 

 
1 O dispositivo de racialidade: Termo criado por Sueli Carneiro e que ganha uma dimensão específica ao operar 

em conjunto com o biopoder e ser por ele instrumentalizado. Combinado ao racismo, o biopoder promove a vida 

da raça considerada mais sadia e mais pura e promove a morte da raça considerada inferior. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       41 

Ademais, na pós-modernidade a sombra nefasta do sistema colonial ainda mantém 

células estruturais ativas e operantes, e que vinculam as mesmas ideologias dentro de novas 

perspectivas. Onde o próprio sistema racista atua como um processo de desumanização do ser, 

limitando-o a aspectos e necessidades essenciais para a sua existência. Como nos elucida 

Carneiro (2023, p.18), “o que nos permite supor que o racismo reduz o ser à sua dimensão 

ôntica2, negando-lhe a condição ontológica e deixando incompleta a sua humanidade.”  

Segundo o pensamento de Berger e Luckmam (1985, p. 80), “o desenvolvimento de 

mecanismos específicos de controles sociais torna-se também necessário com a historicização 

e objetivação das instituições”. Seguindo esta mesma lógica estrutural, a necessidade natural de 

‘controle social’ aparece dentro dos dispositivos de poder3 que são: as instituições (espaços 

públicos, escolas, mídia, polícia, sistema jurídico, dentre outros), que passam a exigir 

conformidade às normas religiosas e culturais dominante, sancionando, estigmatizando ou 

marginalizando quem delas se desvia.  

 

2. Racismo Religioso: Discriminação religiosa e as relações estruturais sociais persistentes 

 

Dentro da lógica do racismo estrutural as práticas institucionais estão atreladas à 

tessitura social de padrões hegemônicos com valores eurocêntricos. Sendo assim, com a 

observação desses padrões impostos na América do Sul, o fluxo contínuo reprodutivo da 

injustiça epistêmica contra os saberes históricos dos povos originários e africanos escravizados 

foi avassaladora e grosseira. Como observa Bomfim (2008, p. 158), “as instituições sociais 

eram a reprodução grosseira e viciada das instituições da península”.  

Desse modo,  o racismo manifestado nas instituições não constitui um fenômeno isolado 

ou eventual, mas revela um método estruturante alicerçado na gênese da sociedade brasileira 

como um todo. Esta perspectiva aponta-nos que as instituições reproduziram e ainda 

reproduzem em sua organização e funcionamento, os valores, hierarquias e mecanismos de 

exclusão historicamente consolidados no corpo social. Conforme observado por Almeida 

 
2 Na filosofia de Martin Heidegger há uma definição ontológica do Ser que se mostra fértil para os objetivos deste 

livro (Dispositivos de Racialidade - Sueli Carneiro). Heidegger distingue entre as categorias do ôntico e do 

ontológico: o ôntico se refere aos entes particulares, ou às determinações do ser, ao passo que o ontológico diz 

respeito ao ser enquanto tal. Então, raça, cor, cultura, religião e etnia seriam da ordem do ôntico, das 

particularidades do ser. O ser humano, especificamente, inscreve-se na dimensão ontológica. O que nos permite 

supor que o racismo reduz o ser à sua dimensão ôntica, negando-lhe a condição ontológica e deixando incompleta 

a sua humanidade. (Carneiro, 2023). 
3 Para Foucault, um dispositivo é sempre um dispositivo de poder, que opera em um determinado campo e se 

desvela pela articulação que se engendra a partir de uma multiplicidade de elementos e pela relação de poder que 

entre eles se estabelece. (Carneiro apud Foucault, p. 24). 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       42 

(2019, p. 31), 

 

[...] assim como a instituição tem sua atuação condicionada a uma estrutura social 

previamente existente – com todos os conflitos que lhe são inerentes –, o racismo que 

essa instituição venha a expressar é também parte dessa mesma estrutura. As 

instituições são apenas a materialização de uma estrutura social ou de um modo de 

socialização que tem o racismo como um de seus componentes orgânicos. Dito de 

modo mais direto: as instituições são racistas porque a sociedade é racista.   

A reprodução institucional dessas violências confirma que estruturas excludentes 

persistem como parte orgânica da construção social brasileira. Neste sentido, reconhecer que a 

injustiça epistêmica, a desigualdade racial e a negação de alteridades são fenômenos 

sustentados por uma matriz social que hierarquiza experiências e conhecimentos. Segundo a 

percepção de Nogueira (2020, p. 47), 

 

[...] o racismo religioso condena a origem, a existência, a relação entre uma crença e 

uma origem preta. O racismo não incide somente sobre pretos e pretas praticantes 

dessas religiões, mas sobre as origens da religião, sobre as práticas, sobre as crenças 

e sobre os rituais. Trata-se da alteridade condenada à não existência. Uma vez fora 

dos padrões hegemônicos, um conjunto de práticas culturais, valores civilizatórios e 

crenças não podem existir; ou podem, desde que a ideia de oposição semântica a uma 

cultura eleita como padrão, regular e normal seja reiteradamente fortalecida.  

Desta maneira, refletir sobre os racismos existentes e suas imbricações com as 

expressões religiosas, educativas e filosóficas conota reconhecer a injustiça epistêmica, a 

desigualdade racial e a negação da alteridade. Pois, estes fenômenos foram criados e 

sustentados por uma matriz social que hierarquiza experiências e conhecimentos, não levando 

em conta a episteme dos povos escravizados.  

 

3. Resistência e Diálogo Inter-religioso: novos desafios e novas estratégias 

 

A trajetória histórica e social dos povos escravizados dentro do contexto brasileiro, 

evidencia-se pela resistência e formação de redes de solidariedade e organização comunitária. 

Dos quilombos às comunidades de Terreiro, as estratégias fundamentais para a resistência e 

preservação das tradições afro-brasileiras eram pautadas pelo vínculo de cooperação e 

colaboração organizacional. De acordo com a contribuição de Carneiro (2023, p. 311), “os pares 

emergem como condutores de um rito de passagem da consciência racial individual e/ou 

familiar para a consciência coletiva mobilizadora da ação política.” 

O protagonismo feminino foi um diferencial na construção da identidade afro-brasileira, 

pois apesar das violências e opressões sofridas, estas mulheres negras representavam a força e 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       43 

a resistência das tradições afro-brasileiras. Por outro lado, essas mulheres possibilitaram a 

abertura de novas pontes para o diálogo inter-religioso ao tomarem frente das lideranças das 

CTTros. Como nos explicita Fonseca Silva (2021, p. 37),  

 

o reconhecimento do papel de liderança da mulher negra no candomblé como mãe de 

santo, sacerdotisa máxima do templo foi uma conquista frente a uma conjuntura de 

inferiorização do corpo negro marcada pela lógica colonial imposta pelo homem 

branco e pela sociedade racista. 

Panasiewicz (2020, p. 44), nos afirma que, “a construção de pontes inter-humanas torna-

se um indicativo seguro, pois o encontro com o outro proporcionará ampliação do 

conhecimento, da noção de verdade e, de maneira especial, da concepção do cuidado.” Assim, 

diante dos novos desafios enfrentados pelas CTTro, nota-se também, o cuidado e o encontro 

com o outro. Uma vez que a partir dos corpos sacrificados e maltratados pela hegemonia 

colonial, estes mesmos corpos de diversas etnias encontraram apoio nas ialorixás e mães-de-

santo que administravam os terreiros, onde a estrutura comunitária do axé contrária à ocidental, 

prezava pelo cuidado e o zelo com o outro.  

Compreender estas resistências utilizadas, em especial pelo povo negro, nutre-nos de 

conhecimento a partir das experiências históricas e culturais cujas expressões foram 

desenvolvidas no “holocausto” africano. Sendo assim, o diálogo configura-se como uma forma 

de resistência frente à falta de conhecimento das tradições religiosas não hegemônicas.  

 

Considerações Finais 

 

Esse processo histórico de exclusão e subalternização das práticas religiosas dos povos 

africanos escravizados, permite-nos compreender como a intolerância e o racismo religioso não 

se restringem unicamente a atos isolados. Porém, eles integram um sistema mais amplo de 

opressão que reforça historicamente hierarquias sociais e culturais e que perpassa séculos de 

existência dentro do território brasileiro.  

Nessa via, levantar questões sobre o enfrentamento das formas de exclusão e 

silenciamento marca de forma concisa as relações interculturais. Desta maneira, torna-se 

relevante a utilização de ferramentas como o diálogo inter-religioso para o enfrentamento das 

adversidades e para construção de resistência cultural, ética, pedagógica e social, 

principalmente em contextos marcados por desigualdades sociais. 

 

 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       44 

REFERÊNCIAS 

Almeida, Silvio. Racismo estrutural (Feminismos Plurais). Editora Jandaíra: São Paulo, 

(2019). E-book. 

BERGER, Peter; LUCKMANN, Thomas. A construção social da realidade: tratado de 

sociologia do conhecimento. Tradução de Floriano de Souza Fernandes. Petrópolis, Vozes, 

1985. E-book. 

BOMFIM, Manoel. A América Latina: males de origem. Rio de Janeiro: Centro edelstein de 

pesquisa sociais, 2008. Disponível em: 

https://static.scielo.org/scielobooks/zg8vf/pdf/bomfim9788599662786.pdf. Acesso: 27 out 

2024. 

CARNEIRO, Sueli. Dispositivo de racialidade: a construção do outro como não ser como 

fundamento do ser. São Paulo: Zahar, 2023. E-book. 

FONSECA SILVA, Lucimar. A liderança feminina no espaço do terreiro de candomblé da 

Bahia: como estratégia de luta, resistência e amor. No combate ao preconceito e ao racismo 

religioso. Dissertação (mestrado profissional) – UFMT PPGPEHistória, Cuiabá, (2021). 

Disponível em: 

https://educapes.capes.gov.br/bitstream/capes/699658/2/Lucimar%20Fonseca%20-

%20Disserta%c3%a7%c3%a3o%20-%20ProfHist%c3%b3ria%20-%20UFMT.pdf. Acesso: 

16 nov 2025. 

NOGUEIRA, Sidnei. Intolerância religiosa. São Paulo: Sueli Carneiro; Editora Jandaíra, 

2020. E-book. 

PANASIEWICZ, Roberlei et al. Dicionário do pluralismo religioso. São Paulo: Recriar 

2020. 

QUIJANO, Aníbal. A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas 

latino-americanas. CLACSO, Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales. Buenos Aires, 

2005. Disponível em: 

https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/sursur/20100624103322/12_Quijano.pdf. Acesso: 23 

fev 2025. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                        45 

6 - DIÁLOGO INTERCULTURAL E INTER-RELIGIOSO: uma leitura a 

partir do Fórum da Espiritualidade Contemporânea do REPLUDI 
 

Adriléia Guelber Távora Pôncio Machado* 

RESUMO 

A presente comunicação científica tem como objetivo responder a seguinte indagação: as 

atividades do Fórum da Espiritualidade Contemporânea, promovidas pelo grupo de pesquisa 

Religião, Pluralismo e Diálogo Inter-religioso, podem contribuir para um diálogo intercultural 

e interespiritual? A pesquisa é de caráter bibliográfico e teórico-reflexivo, fundamenta-se em 

alguns trechos da obra de Emmanuel Lévinas, especialmente, no que compreende à sua noção 

de alteridade. Nesse contexto essa discussão integra as relações humanas em uma compreensão 

relacional pacífica do mundo, sem anular o Outro. Seguindo a seguinte estrutura: i. A história 

do Fórum da Espiritualidade Contemporânea ii. Elementos conceituais sobre alteridade na ótica 

de Lévinas. iii. Atividades realizadas pelo Fórum da Espiritualidade Contemporânea que 

corroboram para o encontro entre culturas e religiosidades. Por fim, a partir dessa perspectiva, 

busca-se refletir sobre como as práticas e reflexões do Fórum expressam uma espiritualidade 

plural, aberta e experiencial, capaz de reconhecer a diversidade cultural e espiritual como um 

caminho que leva ao encontro com o sagrado e a uma construção ética de convivência no mundo 

contemporâneo. 

Paravras-chave: Diálogo inter-religioso; Diálogo intercultural; Espiritualidade 

contemporânea; Emmanuel Lévinas; Pluralismo religioso. 

ABSTRACT 

This scientific communication aims to answer the following question: can the activities of the 

Forum of Contemporary Spirituality, promoted by the research group Religion, Pluralism and 

Interreligious Dialogue, contribute to an intercultural and interspiritual dialogue? The research 

is bibliographic and theoretical-reflective in nature, based on some passages from the work of 

Emmanuel Lévinas, especially regarding his notion of alterity. In this context, this discussion 

integrates human relations into a peaceful relational understanding of the world, without 

negating the Other. Following this structure: i. The history of the Forum of Contemporary 

Spirituality ii. Conceptual elements on alterity from Lévinas' perspective. iii. Activities carried 

out by the Forum of Contemporary Spirituality that contribute to the encounter between cultures 

and religious practices. Finally, from this perspective, we seek to reflect on how the Forum's 

practices and reflections express a plural, open, and experiential spirituality, capable of 

recognizing cultural and spiritual diversity as a path that leads to an encounter with the sacred 

and to an ethical construction of coexistence in the contemporary world 

Keywords: Interreligious Dialogue; Intercultural Dialogue; Contemporary Spirituality; 

Emmanuel Lévinas; Religious Pluralism 

 

 

 

 
* Mestranda em Ciências da Religião pelo Programa de Pós-Graduação em Ciências da Religião pela PUC Minas. 

Pós-graduada em Psicopedagogia Clínica e Institucional pelo Centro de Pesquisa de Minas Gerais – CEPEMG 

e Graduada em Pedagogia pela FUMEC-MG com formação em Coordenação Pedagógica e Orientação 

Educacional. E-mail: adrileiaguelber@gmail.com. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       46 

Introdução 

 

Dentro da perspectiva de um mundo plural a interculturalidade traduz a necessidade do 

mundo contemporâneo de o ser humano poder aspirar a realidade de um diálogo entre culturas 

e espiritualidades diversas de forma ética e harmônica. O Fórum da Espiritualidade 

Contemporânea tem como base promover atividades plurais e mostrar-se como uma ferramenta 

eficaz para a prática do exercício da alteridade comprometida com a abertura à realidade do 

outro. 

Nesse cenário, um dos principais enfoques desta comunicação científica consiste em 

refletir sobre como as práticas do Fórum da Espiritualidade Contemporânea expressam uma 

espiritualidade plural, aberta e experiencial contribuindo para um diálogo intercultural e 

interespiritual. Com isso, essa discussão apresenta as relações humanas em uma manifestação 

dialogal principalmente daqueles que se colocam abertos a experienciar a cultura e o sagrado 

do outro. 

A pesquisa de caráter bibliográfico e teórico-reflexivo, fundamenta-se em alguns trechos 

da obra de Emmanuel Lévinas, especialmente, no que compreende a sua noção de alteridade. 

Essa discussão integra as relações humanas em uma compreensão relacional pacífica do mundo, 

sem anular o outro. O problema que determina a pesquisa é: as atividades do Fórum da 

Espiritualidade Contemporânea, promovidas pelo grupo de pesquisa Religião, Pluralismo e 

Diálogo Inter-religioso, podem contribuir para um diálogo intercultural e interespiritual?   

 

1. Diálogo intercultural e inter-religioso do que estamos tratando afinal? 

 

A presente parte tem como intenção tratar acerca da reflexão diálogo intercultural e 

inter-religioso do que estamos tratando afinal? Nesse cenário, Emmanuel Lévinas (1906 – 

1995) filósofo lituano-francês, conhecido por seu trabalho em fenomenologia, existencialismo 

e filosofia judaica foi um importante autor. Com tópicos formais em sua obra, sua filosofia da 

alteridade e ética da responsabilidade fornece uma base conceitual poderosa e frequentemente 

utilizada por estudiosos para fundamentar o diálogo intercultural e inter-religioso.  

A alteridade é o conceito central da obra de Lévinas. Para ele, a relação ética com o 

Outro (a pessoa diferente de mim) precede a ontologia (o estudo do ser). “A experiência com o 

rosto do Outro me interpela e me torna responsável por ele, independentemente de 

reciprocidade”. (Lévinas, 1991, p.3). 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       47 

Nesse espectro, Lévinas repensou os princípios da ética a partir da responsabilidade. O 

respeito à liberdade do outro foi esquecido, onde a vida humana deixou de ser valorizada, 

principalmente, em períodos de guerra. Lévinas surge para questionar a  importância do direito 

à vida na esfera social. Ao longo do estudo sobre a alteridade, Lévinas embasa a escrita dos 

textos revisados sobre esse conteúdo: 

 

O outro desejado metafisicamente não é “outro” como opção de que me alimento, 

como o país que habito, como a paisagem que eu contemplo, como, enfim, eu mesmo 

com relação a mim mesmo, este eu”, este outro”. Nessas realidades, eu posso me 

“repatriar” e, em um sentido muito amplo, me satisfazer, como se elas me houvessem 

simplesmente faltado. Por isso, sua alteridade se resolve em minha identidade de 

pensante e de possuidor. O desejo metafísico tende a algo inteiramente diferente, ao 

absolutamente outro. (Lévinas, 1991, p.3, grifos do autor). 

2. Diálogo intercultural e inter-religioso: uma leitura a partir do Fórum da 

Espiritualidade Contemporânea do grupo de pesquisa do REPLUDI 

 

De acordo com o que está apresentado no site oficial do REPLUDI, a história do grupo 

de pesquisa Religião, Pluralismo e Diálogo – REPLUDI, iniciou-se em 2012. Conforme 

indicado em atas, e-mails e outros registros do período, o grupo de pesquisa teve sua origem 

em um núcleo anterior, denominado Religião e Cultura. Inicialmente, o REPLUDI recebeu o 

nome de Campo Religioso e Sociedade, embora já tivesse como objetivo investigar a presença 

da religião na sociedade contemporânea, abrangendo também questões vinculadas ao diálogo 

inter-religioso. 

Desde o início, o grupo manteve o compromisso de se arriscar a compreender o 

pluralismo, a crise das instituições religiosas, a procura por novas formas de espiritualidade e 

as tendências do diálogo inter-religioso. Também demonstrou interesse pela identidade religiosa 

e por suas expressões culturais, artísticas e literárias, sempre sustentado pelos estudos e trocas 

realizadas no Grupo de Pesquisa Campo Religioso e Sociedade. Assim, os integrantes 

desenvolveram investigações que resultaram em comunicações apresentadas em congressos e 

simpósios especializados, além de artigos publicados em periódicos e capítulos de livros. 

A repercussão das atividades e estudos do grupo de pesquisa promovia a participação 

organizada em simpósios e congressos da área e afins; preparação e publicação de estudos sobre 

temas da pesquisa; manutenção do Observatório da Religiosidade Contemporânea. As 

principais questões relacionadas a este grupo estão destinadas a: 

 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       48 

busca a interação dos discentes e docentes com as comunidades e tradições religiosas. 

Do mesmo modo, visa o respeito através do diálogo e a valoração da religiosidade e 

dos tesouros de cada grupo, bem como a partilha de conhecimentos e práticas em prol 

da sociedade. Durante o semestre são promovidos dois encontros entre a comunidade 

acadêmica e a comunidade religiosa. O primeiro encontro trata-se de uma “visita 

técnica” ou visita ao campo religioso, ou seja, os participantes do Repludi vão até o 

espaço religioso: templos e outros lugares de reuniões. O segundo encontro constitui-

se de uma ida da comunidade religiosa até a universidade para troca também de 

experiências com outros alunos e professores. (Site do REPLUDI, 2025).  

Continuando o que está apresentado no site do REPLUDI, a metodologia é:  

 

a observação e envolvimento nas práticas religiosas dos diversos grupos. Aprender a 

cultura, os ritos e as práticas religiosas dos grupos favorece o respeito e o combate a 

todas as formas de intolerância. Além disso, há encontros com apresentação e debate 

das pesquisas, fóruns da religiosidade contemporânea com a presença das 

comunidades/espiritualidades na universidade e visita aos locais de vivência e práticas 

religiosas como: templos, igrejas, terreiros etc. (Site do REPLUDI, 2025) 

Quais as contribuições do Fórum da Espiritualidade Contemporânea do grupo de 

pesquisa REPLUDI para se pensar o diálogo intercultural e inter-religioso? De que forma este 

grupo pode colaborar para se pensar o diálogo com experiências culturais e religiosas 

diferentes? Ao problematizarmos esta questão, torna-se fundamental ter em vista que a: 

  

interculturalidade é concebida como uma experiência viva de convivência e tradução 

entre diferenças que impulsiona o ser humano a reaprender e recolocar-se cultural e 

contextualmente no mundo. Trata-se de uma atitude ética e epistemológica que 

reconhece a insuficiência de uma única cultura para interpretar a realidade e afirma a 

necessidade de compartilhar, dialogar e traduzir os próprios referenciais identitários 

em relação com os outros. (XI Colóquio REDECLID, 2025). 

Com base na seguinte afirmação, é plausível ter em perspectiva que o Fórum da 

Espiritualidade Contemporânea do REPLUDI é um grupo que desde o início tem a intenção de 

investigar o pluralismo, as tendências religiosas da atualidade e a espiritualidade no cotidiano; 

compreender os desafios inerentes do diálogo inter-religioso que emergem em ambientes 

plurais; estudar a mútua relação entre religião, cultura e sociedade. 

Nas palavras de Raul Fornet (2025), pronunciadas no XI COLÓQUIO REDECLID – 

VII COLÓQUIO do REPLUDI – I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA “a 

interculturalidade não se dá apenas em uma visita a um museu. Representa a cara atual do 

mundo; cada lugar são lugares com tradição de sentido que alimentam a densidade do mundo”. 

Nesse sentido, dentre as principais atividades para se pensar sobre o diálogo intercultural 

e inter-religioso promovidas pelo grupo de pesquisa Religião, Pluralismo e Diálogo inter-

religioso, destacam-se:  



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       49 

(i) Saúde Mental e Saúde Espiritual – a contribuição dos místicos a uma saúde 

integral/ Prof. Francisco Javier Sancho Fermin – Universidad de la Mística – 

Centro Internacional Teresiano y Sanjuanista realizada do dia 10/11 a 21/10 de 

2025.  

(ii) Colóquio XI REDECLID/ VII REPLUDI/ I RELIGIÃO, ÉTICA E 

EPISTEMOLOGIA – Pensamento Filosófico Latino-Americano e Filosofia 

Intercultural – 5.11.2025.  

(iii) Encontro Inter-religioso de Práticas Celebrativas da Grande BH – Cuidar 

também é Sagrado – Gabriel Perissé – 5.11.2025.  

(iv) Visita Guiada 2025 – Santuário da Saúde e da Paz (Jubileu do Pe. Eustáquio) 

Simpósio Internacional Saúde e Paz – Centenário da Chegada de Padre 

Eustáquio ao Brasil.  

(v) II SIMPÓSIO INTERNACIONAL DE MÍSTICA ISLÂMICA – Mística 

Islâmica: diálogos, interações e contemporaneidade – 28.11.2024. 

O que essas atividades colaboram para se pensar sobre diálogo intercultural e inter-

religioso? “Não há só uma forma de viver o sagrado. Se se coloca aberto ao outro, se chega ao 

mundo profundo do espiritual”. (Dra Andrea Castillo Munoz, VII Colóquio REPLUDI, 2025). 

A Interculturalidade permite essa relação verdadeira entre culturas e espiritualidades que se 

somam e se conectam em uma linguagem de união, amor e respeito. Promover o exercício de 

aproximação com a realidade religiosa e espiritual do outro de forma aberta, traz a oportunidade 

de crescimento para todas as partes. 

 

Considerações Finais 

 

Diante das questões apresentadas ao longo desta comunicação é primordial pontuar que 

ao problematizar sobre o diálogo intercultural e inter-religioso, considerando uma leitura a 

partir do Fórum da Espiritualidade Contemporânea do REPLUDI, a interculturalidade tem 

relação direta com o mundo interespiritual. Os resultados disso demonstram que a 

interespiritualidade abarca a afirmação de uma vida dentro do mundo interior do indivíduo – 

sua espiritualidade. Como tratado por Teasdale em The Mystic Heart: Discovering a Universal 

Spirituality in the World's Religions (1999), a Interespiritualidade é a experiência e o diálogo 

interior entre tradições espirituais diversas, que reconhecem a unidade subjacente a todas as 

práticas e sabedorias místicas do mundo.   

http://brasil.vi/


 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       50 

A partir dos estudos realizados, pode-se perceber que o Fórum da Espiritualidade 

Contemporânea propicia reconhecer a diversidade cultural e espiritual, operando como um 

caminho que leva ao encontro com o sagrado e a uma construção ética de convivência no mundo 

contemporâneo. 

 

REFERÊNCIAS 

 

ACOSTA, José de. Experiência religiosa. Granada: Universidad Pontificia Comillas, 1989. 

(Estudos Interdisciplinares, n. 15). Publicações da Universidade Pontifícia Comillas. Editor: 

A. Dou. Actas de La Reunión Interdisciplinar - Granada, 6 a 10 setembro de 1988. 

AGRIPINO, Valdezia Izidoro. Humanismo como ética: um estudo sobre a alteridade em 

Emmanuel Lévinas. 2014. 103 f. Dissertação (Mestrado em Filosofia) - Universidade 

Federal da Paraíba - UFPB. João Pessoa - PB, 2014.   

COSTA, Márcio Luís. Lévinas - uma introdução. Petrópolis: Vozes, 2000.  

LÉVINAS, Emmanuel. Ensaios e entrevistas. São Paulo: Perspectiva, 2007. (Coleção 

Debates, 309). Tradução de François Poirié. 

LÉVINAS, Emmanuel. - Totalidade e infinito, 2008, p. 3. 

LIBANIO, João Batista. A religião no início do milênio. 2. ed. São Paulo: Loyola. 

MONGES que protagonizam o diálogo entre religiões e intercâmbios espirituais. Instituto 

Humanitas Unisino - IHU. 06.07.2014. Disponível em: https://www.ihu.unisinos.br/532987-

monges-que-protagonizam-o-dialogo-%20entre-religioes-e-intercambios-espirituais. Acesso 

em 6 ago de 2025. 

OLIVEIRA, Pedro A. Ribeiro de; SOUZA, José Carlos Aguiar de (org.). Consciência 

planetária e religião: desafios para o século XXI. São Paulo: Paulinas. 

PANASIEWICZ, Roberlei. Diálogo e revelação: rumo ao encontro inter-religioso. Belo 

Horizonte: Com Arte/Face-Fumec, 1999.  

PANASIEWICZ, Roberlei. Diálogos plurais para além do religioso / Maria Cecília Simões; 

Roberlei Panasiewicz (orgs.). São Paulo: Editora Recriar, 2024. 

PANIKKAR, Raimon. O diálogo indispensável: paz entre as religiões. Portugal: Zéfiro, 

2007.  

REPLUDI - Religião, Pluralismo e Diálogo - Grupo de pesquisa - PUC-Minas PPGCR - 

ONLINE, Site Disponível em https://www.repludi.com.br/ Acesso em 15 de agosto de 2025. 

SOUZA, Carlos Frederico Barboza de. No mais profundo centro: João da Cruz e o sufismo 

sadili cantam a união transformante. 2002. 178 f. Dissertação (Mestrado em Ciência da 

Religião) – Universidade Federal de Juiz de Fora, Juiz de Fora, 2002. 

https://www.ihu.unisinos.br/532987-monges-que-protagonizam-o-dialogo-%20entre-religioes-e-intercambios-espirituais
https://www.ihu.unisinos.br/532987-monges-que-protagonizam-o-dialogo-%20entre-religioes-e-intercambios-espirituais


 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       51 

TEASDALE, The Mystic Heart: Discovering a Universal Spirituality in the World's 

Religions (1999). 

TEIXEIRA, Faustino. Raimon Panikkar: a arriscada aventura no solo sagrado do outro. 

Perspectiva Teológica, [S.l.], v.42, n. 118, p. 363, 2010. DOI: 

10.20911/21768757v42n118p363/2010. Disponível em: 

https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/perspectiva/article/view/938. Acesso em: 28 nov 

2025. 

TEIXEIRA, Faustino. O diálogo inter-religioso como afirmação da vida. São Paulo: 

Paulinas, 1997. 

TEIXEIRA, Faustino. O diálogo inter-religioso na perspectiva do terceiro milênio. Belo 

Horizonte, 2003. Disponível em: 

https://periodicos.pucminas.br/horizonte/article/view/596/623. Acesso em: 13 jun. 2025. 

USARSKI, Frank; PASSOS, João Décio. Compêndio de Ciência da Religião. São Paulo: 

Paulinas; Paulus, 2014. Capítulo: “Religião como forma de conhecimento”, p. 143. (Prêmio 

Jabuti 2014). 

https://periodicos.pucminas.br/horizonte/article/view/596/623
https://periodicos.pucminas.br/horizonte/article/view/596/623


 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                        52 

 

 

 

 

 

 

 

 

FT 2 – Educação, Ecologia e Libertação: perspectivas decoloniais 

e interculturais no Sul Global 

 
Ementa: O Fórum Temático discute teorias, práticas e articulações educativas, ecológicas, 

libertadoras, decoloniais, interculturais e dialogais, especialmente do Sul Global e da América 

Latina e Caribe, no campo religioso, educacional, ambiental, teológico, das sabedorias e saberes 

ancestrais e tradicionais, e entre gerações juvenis, no ensino, na pesquisa e na extensão, a partir 

da inter/transdisciplinaridade e da complexidade.  

 
 

Coordenador – Prof. Dr. Paulo Agostinho Nogueira Baptista  

 

 

 

 

 

Comunicações Apresentadas no FT 2 

 

 

 
  



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       53 

1- ENSINO RELIGIOSO INTERCULTURAL: saberes dos povos 

Quilombolas1 
 

Jacqueline Crepaldi Souza*  

 

RESUMO 

A educação está em mudança. Pela primeira vez na história do Brasil uma pessoa Quilombola 

foi eleita membra do Conselho Nacional de Educação (CNE). Givânia Silva, mulher, negra, 

quilombola, educadora e presidente da Comissão de Educação das Relações Étnico-Raciais e 

do Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana. Esse momento histórico revela que 

a educação tenderá a repensar múltiplas políticas educacionais para a educação escolar 

Quilombola e indígena: currículo diferenciado, exigência de formação docente especializada, 

cotas para reparação histórica social, bolsa permanência no Ensino Superior para indígenas e 

Quilombolas, entre outras necessidades. Nesse contexto, o objetivo desse artigo é produzir 

diálogos para combater o racismo, a discriminação e o preconceito, tendo o Ensino Religioso 

como espaço propício para um ensino que respeita as Relações Étnico-raciais Quilombola e 

Indígena. A pesquisa documental coletou dados em relação à educação quilombola e a 

abordagem metodológica qualitativa revelou, com a análise bibliográfica, ações que valorizam 

os Povos originários, desde a conscientização de uma linguagem libertadora até metodologias 

que pretendem desenvolver competências e habilidades reveladoras de um humanismo 

inclusivo sem precedentes. Conclui-se que os estudos dos saberes dos Povos Quilombolas 

talvez possam ajudar a escrever uma Matriz de Referência para um Ensino Religioso 

intercultural. 

Palavras-chave: Ensino Religioso intercultural; Quilombolas; Diálogo; Educação; Matriz de 

Referência. 

 

ABSTRACT 

Education in Brazil is undergoing significant transformation. For the first time in the nation’s 

history, a Quilombola representative has been elected to the National Education Council (CNE). 

Givânia Silva, a Black Quilombola woman, educator, and president of the Commission on 

Education for Ethnic-Racial Relations and the Teaching of Afro-Brazilian and African History 

and Culture embodies this historic achievement. This milestone signals a shift toward 

rethinking educational policies for Quilombola and Indigenous communities, including 

differentiated curricula, mandatory specialized teacher training, affirmative action for historical 

social reparation, and retention scholarships in higher education for Indigenous and Quilombola 

students, among other measures. Within this context, the purpose of this article is to foster 

dialogue aimed at combating racism, discrimination, and prejudice, positioning Religious 

Education as a strategic space for promoting respect for Quilombola and Indigenous ethnic-

racial relations. Documentary research was conducted to gather data on Quilombola education, 

and a qualitative methodological approach supported by bibliographic analysis identified 

practices that affirm the value of Indigenous Peoples. These range from the adoption of 

emancipatory language to pedagogical strategies designed to develop competencies and skills 

 
1 O presente artigo é parte do trabalho de pós-doutoramento da autora. 
* Doutora em Ciências da Religião. Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais, Belo Horizonte, Minas 

Gerais, Brasil. E-mail: jacquelinecrepaldisouza@gmail.com. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       54 

that advance an unprecedented inclusive humanism. The study concludes that incorporating 

Quilombola knowledge systems may contribute to the development of a Reference Framework 

for intercultural Religious Education. 

Keywords: Intercultural Religious Education; Quilombola communities; Knowledge systems; 

Education; Reference Framework. 

 

Introdução 

 

No Brasil, a afirmação de políticas de inclusão tende a garantir o reconhecimento de 

raízes africanas na cultura brasileira, combater o racismo e valorizar a memória dos Povos afro-

brasileiros. Exemplo disso é a Lei n. 10.639/2003 que criou condições de acesso da população 

negra na educação. Segundo a Lei: “Nos estabelecimentos de ensino fundamental e médio, 

oficiais e particulares, torna-se obrigatório o ensino sobre História e cultura Afro-brasileira”. 

Acontece que, depois de 30 anos, ainda vemos situações nas quais essa Lei não foi praticada. 

Naquela época, a pesquisadora Adevanir Aparecida Pinheiro (Ihu, 2009) escreveu:  

 

O mais problemático é a indiferença, e isso cega os seres humanos. Enquanto os 

brancos não reconhecerem e assumirem esse aspecto discriminatório baseado na cor 

da pele e a dominação sobre o sujeito negro e indígena não terá muito como apressar 

a Lei. As situações são profundamente veladas no cotidiano e não se tem como provar 

nada. Isso acaba voltando à velha e ultrapassada ideia de uma cordialidade falsificada 

ou da tal democracia que são todos iguais. É um processo que ainda vai longe e 

teremos de ter muita paciência e coragem para enfrentar. O aspecto positivo é que 

agora os brancos também devem se perceber e entrar nessa reeducação das relações 

étnico-raciais, sem jogar o problema só para os negros. Eles também guardam muitas 

internalizações históricas de superioridades, das quais não são culpados. De qualquer 

modo, não dá para continuar se ausentando disso. 

Essas internalizações históricas de superioridade vêm sendo questionadas na 

contemporaneidade por autores como Jovino (2018), Fornet-Betancourt (2021) e Ricardo Salas 

(2021). Esses autores celebram as diferenças, ressignificam as palavras e mudam o eixo das 

pesquisas, passando dos saberes do mediterrâneo para os saberes tradicionais. O Professor 

Jovino (2018, p. 671) diz que é preciso pensar de novo por que 

 

[...] o pensar de novo poderá não apenas introduzir conteúdos histórico-culturais das 

tradições afro e indígenas, mas definir uma pedagogia capaz de repensar os vínculos de 

uma rede de interconexões e ampliar, assim, as diversidades no contexto de uma 

perspectiva geo e intercultural. Não se trata simplesmente de salientar aspectos ligados 

à história e à cultura das três vertentes de nossas raízes, mas evidenciar as lutas e 

reivindicações intrínsecas ao movimento geocultural da modernidade ocidental, cujo 

processo de reconhecimento da diversidade possibilitaria uma convivência harmoniosa.  

Para Jovino (2018), as três vertentes influenciadoras da raiz brasileira são os 

Povos indígenas, africanos e europeus. Essa diversidade não significa apenas a certificação de 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       55 

mundos e estilos de vida diferenciados, mas a desconstrução das colonialidades e, ao mesmo 

tempo, diálogo intercultural e convivência hospitaleira na multiplicidade. Essa convivência 

confirma o que nos diz Fornet-Betancourt (2021, p. 582):  

 

La filosofía intercultural entiende la interculturalidad como un concepto y la vez como 

una experiencia o disposición antropológica que tienen una función radicalmente 

correctiva, porque la interculturalidad indica un camino de convivencia por el que 

precisamente se quiere corregir el estrechamiento de la humanidad del hombre al que 

ha llevado la hegemonía de la concepción occidental del hombre. 

Na educação atual, esse caminho de convivência tem nome: Givânia Silva, pessoa 

Quilombola, membra do CNE, que faz um convite: “Chega de sensibilizar, é hora de agir” 

(Conaq, 2025).  Isso porque diversas propostas trazidas pela Lei n. 639 permanecem sem ação, 

entre elas: as múltiplas políticas educacionais para a educação escolar Quilombola e Indígena, 

o currículo diferenciado, a exigência de formação docente especializada, as cotas para reparação 

histórica social, a bolsa permanência no Ensino Superior para indígenas e Quilombolas. Outro 

ponto essencial desse debate é a mobilização para formação de professores com especialização 

em educação Quilombola, pois, apenas em 2024, as universidades iniciaram o debate da 

interculturalidade e muitas ainda não atualizaram seus currículos com esse tema.   

Nesse viés, as Ciências da Religião Aplicada, especialmente o Ensino Religioso, tentam 

atualizar seu currículo, proporcionando uma formação de professores competentes no diálogo 

intercultural, capazes de interagir com as diferenças e de lidar com um humanismo inclusivo 

sem precedentes. Esse diálogo é necessário para se combaterem o racismo, a discriminação e o 

preconceito. O Ensino Religioso Intercultural traz propostas de ações que dão sentido à 

educação e valorizam os Povos originários, desde a conscientização de uma linguagem 

libertadora, passando por metodologias, didáticas, materiais e avaliações que pretendem 

despertar competências e habilidades para a consciência da questão racial. 

Assim, as formações para professores são propostas para atingir a consciência crítica, o 

pensamento reflexivo, a postura ética e o diálogo intercultural, que ajudarão a lidar com um 

Ensino Religioso Intercultural.  As áreas de abrangência desse ensino vão desde a formação de 

professores da educação Estadual, do Ensino Municipal, das escolas particulares e se estendem 

a professores universitários e pessoas interessadas na temática. Diante desse contexto e de posse 

de uma metodologia qualitativa, esse artigo tenta produzir diálogos e destacar o Ensino 

Religioso como espaço propício que respeita as Relações Étnico-raciais Quilombola e Indígena, 

levando à convivência ética e à cultura da paz. 

 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       56 

 

1. Ensino Religioso Intercultural 

 

Um dos principais desafios da pesquisa a respeito do Ensino Religioso intercultural é a 

insuficiência de cursos que desenvolvam competência e habilidades dos professores para 

elaborar práticas inclusivas e eficazes no que se refere à interculturalidade. Nesse viés, a 

formação contínua é essencial para que os professores possam refletir, trocar experiências e 

aprimorar suas práticas pedagógicas. Isso inclui workshops, palestras, oficinas e outros estudos 

que ajudam a criar ambientes educativos mais inclusivos. Mas antes é preciso entender o que 

se quer dizer com interculturalidade. 

A interculturalidade é um enfoque abrangente que visa atender às minorias e promover 

a inclusão de novos grupos na sociedade. O Ensino Religioso deve ser espaço garantidor de que 

todos os estudantes sejam tratados com respeito e dignidade, independentemente de suas 

diferenças culturais e religiosas. Assim, políticas públicas e instituições educacionais 

desempenham um papel crucial na formação de professores para a educação inclusiva. 

Investimentos em infraestrutura e capacitação de professores são necessários para criar 

ambientes de aprendizagem mais equitativos. 

Nesse sentido, afirma-se que a interculturalidade é uma importante forma de diálogo. 

No Ensino Religioso ela será capaz de ajudar a interagir com as diferenças. Além de formar 

professores com competências e habilidades para conhecer, compreender e orientar caminhos 

para a interculturalidade, o debate poderá fluir para uma Matriz de Referência para o Ensino 

Religioso Intercultural que destaque o saber das comunidades Quilombolas e indígenas. Mas 

antes é preciso saber quem são os Povos quilombolas. 

 

2. Saberes dos Povos quilombolas 

 

No curso de Formação de Professores Quilombolas, oferecido pelo Coletivo Nacional 

de Educação Quilombola (CONAQ, 2025), a Professora Givânia Silva (2025) explicou que: 

“Consideram-se Quilombolas pessoas com trajetória histórica própria, ancestralidade negra, 

opressão sofrida, relações territoriais quilombolas (pai, mãe, avô, tio, etc.”. Segundo o Decreto 

n. 6040 (Brasil, 2007), Povos e Comunidades Tradicionais são: 

 

Grupos culturalmente diferenciados e que se reconhecem como tais, que possuem 

formas próprias de organização social, que ocupam e usam territórios e recursos naturais 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       57 

como condição para sua reprodução cultural, social, religiosa, ancestral e econômica, 

utilizando conhecimentos, inovações e práticas gerados e transmitidos pela tradição. 

 

Diante desse conceito, durante uma das aulas do curso, uma das perguntas feitas para a 

Professora Givânia foi como lutar contra o agro-hidro-minério-negócio que destrói as 

comunidades Quilombolas. A Professora respondeu que é preciso ajudar as associações locais 

a se fortalecerem e levar esse debate para as universidades. Caso contrário, nossos jovens vão 

desejar ser “agro’, ser “pop”2 e vão desvalorizar o Quilombo. Ações afirmativas são essenciais 

para o trabalho. Desse modo, o intelectual quilombola piauiense Antônio Bispo dos Santos, 

conhecido como Nêgo Bispo, dizia que: “Porque mesmo que queimem a escrita, não 

queimarão a oralidade. Mesmo que queimem os símbolos, não queimarão os significados. 

Mesmo queimando o nosso povo, não queimarão a ancestralidade” (Santos, 2015, p. 46).  

A ancestralidade representa sabedoria. Na cultura Quilombola, os Griôs são essa 

sabedoria e guardam as memórias da tradição oral atuando como historiadores, poetas, músicos 

e contadores de histórias, transmitindo conhecimentos, genealogias, mitos e saberes de geração 

em geração.  

 No Ensino Religioso Intercultural, a ideia é colocar os Griôs com sua sabedoria 

Quilombola em pauta, na tentativa de alcançar a maior competência educacional do Ensino 

Religioso Intercultural: conectar a Pedagogia local com a Pedagogia Quilombola e Indígena. 

Para isso, será preciso desenvolver as seguintes habilidades: produzir material didático que 

valorize a população Quilombola e Indígena; reconhecer o Quilombo como lugar de resistência 

e não de fuga; demonstrar respeito e abertura às culturas diversas; identificar estereótipos em 

livros, narrativas e ações; utilizar o modo antipatriarcal e anticolonial de ensinar, entre outras. 

Talvez o Ensino Religioso Intercultural possa ajudar nessa tarefa com um currículo 

intercultural.  

  

3. O currículo do Ensino Religioso Intercultural e os saberes Quilombolas 

 

Na Revista Educaquilombo (2025, p. 10), Zara Figueiredo afirma que a Política 

Nacional de Equidade, Educação para as Relações Étnico-Raciais e Educação Escolar 

Quilombola (PNEERQ) é importante para se reconhecer o pensamento negro contemporâneo. 

Também é necessário que o currículo que define a Educação Escolar Quilombola seja articulado 

a uma política educacional e que esteja no alicerce da política nacional da Rede de Ensino. Isso 

 
2 Cf. Propaganda de televisão a respeito do agronegócio levando a entender que o agro é moderno e popular. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       58 

garantirá que se altere o currículo, vinculando-o à proposta de gestão da rede de ensino e das 

escolas, possibilitando a articulação de todas as dimensões educacionais. 

O Ensino Religioso faz parte dessas dimensões. Educação e interculturalidade exigem 

novas habilidades dos estudantes. Marques e Siqueira (2023, p. 721) afirmam que a lógica inter-

libertadora ajudará na reescrita dessas habilidades valorizando o saber dos Povos Quilombolas 

e Indígenas. Antes os mestres ensinavam dizendo que os Povos negros e Indígenas “nunca 

seriam nada” (Marques e Siqueira, 2023, p. 723). Acontece que esse tipo de mestre é como um 

parasita que explora e extorque a esperança do estudante.  

Na contramão dessas atitudes encontram-se os professores de Ensino Religioso 

Intercultural. Eles fortalecem o estudante em sua diferença, libertam das amarras coloniais e 

valorizam costumes, religião e cultura. A educação intercultural é confluência, como explica 

Nêgo Bispo: “Quando a gente confluencia, a gente não deixa de ser a gente, a gente passa a ser 

a gente e outra gente — a gente rende. A confluência é uma força que rende, que aumenta, que 

amplia. Essa é a medida” (Correia, 2025, p. 91).  

Em sua trajetória, Antônio Bispo dos Santos construiu diálogos sobre resistência negra 

e quilombola, além de apresentar alternativas de sociabilidade e de relação sadia com a natureza 

a partir da sabedoria dos Povos tradicionais. Consolidou-se como uma voz ativa, poética e 

poderosa na defesa dos direitos dos quilombolas e da terra (Santos, 2015). Assim, observando 

o povo Quilombola e Indígena, aprende-se que “tudo é comum” sendo sua cultura expressão de 

visão de mundo (Marques e Siqueira, 2023, p. 726). Interculturalizar os espaços formativos da 

cidadania com universidades, escolas e igrejas, abertos à diversidade, tornam-se uma postura 

intercultural e expressa abertura ao outro. O docente de Ensino Religioso deve tratar a 

diversidade religiosa como cultura de um povo, enfatizando religiões, ritos e símbolos, valorizar 

a oralidade, resgatando e preservando a ancestralidade, e reconhecer culturas e religiosidades 

populares.  

O início desse reconhecimento passa pela palavra “Território”, bastante repetida pelas 

pessoas Quilombolas, para as quais o conceito de Território é a defesa do “ar”. O ar é a vida! 

Os Quilombolas são guardiões da água e da terra; por isso são guardiões da vida. Outro 

reconhecimento é o conceito de “Coletivo”, cujo significado é: “Eu sou porque nós somos”. 

Esses conceitos devem ser basilares no Ensino Religioso no Brasil. 

 

Conclusão 

  



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       59 

O conceito de Território, para os Quilombolas, revela que eles são guardiões da água e 

da terra. Por isso são guardiões da vida: “Eu sou porque nós somos”. Essa forma de pensar é o 

início de um rico repertório que poderá revelar um Ensino Religioso conhecedor dos saberes 

dos Povos quilombolas para uma cultura da paz. A confluência, esse conceito criado pelo poeta 

Nêgo Bispo, analisa a contracolonização e orienta a busca dos saberes dos Povos Quilombolas. 

Talvez um Ensino Religioso Intercultural possa colaborar nesse processo.  

 

 

REFERÊNCIAS 

 

BETANCOURT, Raúl Fornet. Interculturalidad, migración y educación en el mundo 

contemporáneo. Educação Temática Digital (ETD) Campinas, v. 23, n. 3, p. 581-591, 

jul.  2021. Disponível em http://educa.fcc.org.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1676-

25922021000300581&lng=pt&nrm=iso . Acesso em: 11 nov. 2025. 

BRASIL. Decreto Nº 6.040, de 7 de Fevereiro de 2007. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2007/decreto/d6040.htm. Acesso em: 

11 nov. 2025. 

CORREIA, P. P. A ancestralidade me segurava no colo: memória, oralidade e confluência em 

Nêgo Bispo. Revista História Oral, v. 28, n. 2, p. 85-114, maio/ago. 2025. 

MARQUES, Cristina Borges; SIQUEIRA, Giseli do Prado. Educação, interculturalidade e 

libertação: (Re)leituras das habilidades propostas para o ensino religioso na BNCC. 

Fragmentos de cultura, Goiânia, v. 33, n. 3, p. 721-733, 2023. 

PIZZI, Jovino. Os elementos etnoculturais de uma pedagogia triangular: o caminho para a 

hospitalidade convivial. Revista de Educação Pública, [S. l.], v. 27, n. 65/2, p. 657–673, 

2018. DOI: 10.29286/rep.v27i65/2.6888. Disponível 

em: https://periodicoscientificos.ufmt.br/ojs/index.php/educacaopublica/article/view/6888. 

Acesso em: 11 nov. 2025. 

FIGUEIREDO, Zara. Política Nacional de Equidade. Revista EducaQuilombo. Coletivo 

Nacional de Educação da Coordenação Nacional de Articulação das Comunidades 

Negras Rurais Quilombolas (CONAQ), ano 2, edição 2, jun. 2025.  

 ASTRAIN, Ricardo Salas Ética intercultural: (re) leituras do pensamento latino-americano 

[E-book] / Ricardo Salas Astrain. 

SANTOS, Antônio Bispo. Colonização, quilombos: modos e significações. 2. ed. Brasília: 

Ayô, 2019. 

SANTOS, Antônio Bispo. Colonização, quilombos: modos e significações. Brasília: 

INCTI/UnB, 2015, p. 89. Disponível em: https://www.ancestralidades.org.br/biografias-e-

trajetorias/Nêgo-bispo Acesso em: 17 out. 2025. 

http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/DEC%206.040-2007?OpenDocument


 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                        60 

2 - CANDOMBLÉ E UMBANDA PRESENTES: uma experiência 

educacional antirracista no Instituto Federal de Rondônia, campus Cacoal 
 

Gabriel Tenorio dos Santos*  

 

RESUMO 

Este trabalho se constitui em um relato de experiência proveniente do projeto de ensino 

Ifroconsciente realizado ao longo do mês de novembro de 2024 nos espaços do Instituto Federal 

de Rondônia – IFRO, campus Cacoal, cujo objetivo principal é expor algumas reflexões acerca 

das religiões de matrizes africanas no contexto educacional a partir de uma abordagem 

antirracista. O principal objetivo desse projeto de ensino foi refletir sobre a história, a cultura e 

as contribuições da África, dos povos africanos e afrodescendentes para formação da nossa 

sociedade, e, nesse sentido, o debate sobre religiões enquanto elemento cultural de um povo 

esteve presente nas atividades do projeto a partir de uma roda de conversa com o babalorixá da 

Casa de Yemanjá, representante tanto do Candomblé como da Umbanda, que possibilitou aos 

estudantes um contato direto com saberes ancestrais, promovendo deslocamentos e 

aprendizados interculturais. A atividade revelou tanto o interesse quanto o desconforto inicial 

de estudantes e servidores diante da presença de uma figura religiosa afro-brasileira no espaço 

escolar. Entre as questões mais recorrentes, destacaram-se dúvidas sobre as manifestações 

espirituais, a mediunidade e a relação das religiões afro-brasileiras com a comunidade 

LGBTQIAP+. 

Palavras-chave: Abordagem antirracista; Religiões de matriz africana; Diálogo intercultural. 

 

ABSTRACT 

This work consists of an experience report derived from the teaching project Ifroconsciente, 

carried out throughout November 2024 within the spaces of the Federal Institute of Rondônia 

– IFRO, Cacoal campus. Its main purpose is to present reflections on African-origin religions 

in the educational context from an anti-racist perspective. The primary objective of this teaching 

project was to reflect on the history, culture, and contributions of Africa, African peoples, and 

Afro-descendants to the formation of our society. In this sense, the discussion about religions 

as a cultural element of a people was present in the project’s activities through a conversation 

circle with the babalorixá of Casa de Yemanjá, a representative of both Candomblé and 

Umbanda. This encounter provided students with direct contact with ancestral knowledge, 

fostering shifts in perspective and intercultural learning. The activity revealed both interest and 

initial discomfort among students and staff when faced with the presence of an Afro-Brazilian 

religious figure in the school environment. Among the most frequent questions were doubts 

about spiritual manifestations, mediumship, and the relationship between Afro-Brazilian 

religions and the LGBTQIAP+ community. 

Keywords: Anti-racist approach; African-origin religions; Intercultural dialogue. 

 

 

 
* Mestre em Ensino de Ciências da Natureza (PPGEN/UNIR). Doutorado em andamento em Educação pelo 

Programa de Pós-graduação em Educação na Universidade Federal de São Carlos (PPGE/UFSCAR), professor 

EBTT/área Pedagogia no Instituto Federal de Rondônia – IFRO, gabriel.santos@ifro.edu.br. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       61 

Introdução 

 

O eurocentrismo, amparado pelo discurso cientificista de classificação, se beneficiou da 

noção de raça para legitimar o projeto colonial de expansão e exploração das Américas e África, 

localizando a Europa no centro da norma/padrão de civilidade, estética e poder (Grosfoguel, 

2016). Como consequência desse processo histórico, produziram-se os racismos e as diferentes 

práticas discriminatórias pelas quais somos formados e que insistem em colonizar nosso olhar, 

nossas vontades, desejos e condutas. Assim, ainda hoje, temos o enorme desafio, enquanto 

educadores e educadoras, de encontrar mecanismos contra-hegemônicos de libertação às 

lógicas colonialistas. 

Uma das formas com que esse racismo racial se manifesta é por meio de ataques às 

religiões de matrizes africanas – Candomblé e Umbanda. O preconceito, a discriminação, entre 

outras práticas encontram em discursos fundamentalistas, principalmente neopentecostais, 

elementos para justificar falas, gestos, condutas que buscam intimidar aqueles e aquelas que 

praticam tais religiões por serem, segundo esses discursos, do diabo, pecaminosas e maldosas. 

Em Rondônia, Estado brasileiro cuja população evangélica representava, segundo dados 

de 2022 do IBGE,  cerca de 41,1% da população total, o fenômeno da violência e dos ataques às 

religiões de matrizes africanas está significativamente presente na medida em que essa população 

sustenta pautas conservadoras e fundamentalistas das quais os costumes judaico-cristãos são 

postos como universais e verdadeiros, relegando às demais práticas religiosas um lugar de 

exclusão ou como alvo de preconceitos e “repreensões”.  

O projeto IFROCONSCIENTE, reconhecendo nosso passado e esse cenário 

contemporâneo, é um projeto de ensino desenvolvido com estudantes dos cursos técnicos 

integrados ao Ensino Médio e das graduações do Instituto Federal de Rondônia - IFRO, campus 

Cacoal, que teve como objetivo inaugurar espaços de estudo e reflexão sobre a heterogeneidade 

de saberes e modos de ser, herança da nossa ascendência africana, que foram apagados ou 

subalternizados por um discurso colonial branco heterocisnormativo ao longo da história.  

Segundo as Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-

Raciais (DCNERER), impõe-se sobre as aprendizagens entre brancos e negros, para a educação 

das relações étnico-raciais, “trocas de conhecimentos, quebra de desconfianças” (Brasil, 2004, 

p. 14). Além de não ser tarefa exclusiva da escola, o combate ao racismo, bem como a luta pelo 

fim da desigualdade social e racial, envolve toda sociedade, pois é necessário, nesse projeto, o 

empenho de todos na consolidação de espaços democráticos de produção e divulgação de 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       62 

conhecimentos.  

Nesse intuito, a ideia do projeto foi aproveitar o mês da Consciência Negra, mês de 

novembro, para promover reflexões e estratégias antirracistas no contexto escolar e contribuir 

com os aparelhos jurídicos que tornam obrigatório o trabalho com a história e cultura 

afrodescendente e as contribuições dos povos africanos nesse contexto, tais como as leis 

10.639/2003 e 11.645/2008, assim como a Lei de Direitrzes e Bases (LDB/Lei 9.394/96) e  as 

Diretrizes Curriculares Nacionais para Educação das Relações Étnico-Raciais (DCNERER).  

Uma das ações desenvolvidas foi uma roda de conversa com a liderança religiosa das 

religiões Candomblé e a Umbanda presentes no município de Cacoal. Em virtude do tempo e 

da programação do projeto, a conversa aconteceu com o babalorixá1 da casa de Yemanjá – Ilê 

Àsé de Yemanjá Ogunté – Oko Irin Oka, que representou tais religiões, trazendo informações 

e esclarecendo dúvidas dos/das participantes.  

Neste sentido, este trabalho busca apresentar algumas reflexões dessa prática, assim 

como questões que os estudantes levantaram ao convidado, demonstrando que o caminho do 

diálogo aberto e respeitoso a partir de curiosidades e dúvidas é educativo, capaz de combater 

um grande mal da nossa civilização nos dias atuais: a ignorância. 

 

1. Metodologia 

 

O mês de novembro é um dos momentos importantes na rotina escolar, dentre tantos 

que podem e devem existir, que podem contribuir com a viabilização e efetividade das reflexões 

sobre relações étnico-raciais na escola. É, portanto, nesse mês em que o dia 20 é reconhecido 

oficialmente como o Dia Nacional da Consciência Negra e que, desde 2024, se tornou feriado 

nacional2. 

Assim, a roda de conversa sobre religiões de matrizes, foco de discussão neste trabalho, 

compõe um conjunto de ações no âmbito do projeto de ensino chamado “Ifroconsciente” 

desenvolvido no IFRO que objetivou refletir sobre a história, a cultura e as contribuições da 

África, dos povos africanos e afrodescendentes para formação da nossa sociedade. O projeto 

envolveu estudantes dos cursos Técnicos integrados ao Ensino Médio (Agropecuária, 

Agroecologia e Informática), estudantes das graduações (licenciaturas, bacharelado e 

 
1 Também chamado pai de santo, é um sacerdote masculino no Candomblé e em algumas vertentes da Umbanda. 
2 Naquele momento, o Instituto Federal de Rondônia – IFRO, em virtude da reformulação do calendário acadêmico 

após o movimento paredista em prol de melhorias no plano de carreira dos servidores dos Institutos Federais e 

Universidades Federais, não aderiu ao feriado, sendo o dia 20 de novembro um dia letivo. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       63 

tecnólogo), servidores técnicos, docentes e terceirizados, como mostra o quadro abaixo: 

 

Tabela 1 – Atividades desenvolvidas no âmbito do projeto IFROCONSCIENTE ao 

longo do mês de novembro de 2024 

1. Desfile sobre a Estética negra (estudantes e servidores) 

2. Minicurso: Evidenciando os privilégios da branquitude – profa. Dra. Gilvania 

Gomes (Universidade Federal de Rondônia – UNIR, campus Rolim de Moura) 

3. Um diálogo sobre infância, representatividade e negritude - “Documentário: A 

primeira Barbie negra” (Coordenação - Professor Marcilei e estudantes do ensino 

médio) 

4. Roda de conversa sobre religiões de matrizes africanas em Cacoal (Babalorixá 

César) 

5. “CulinAFRO” – almoço cultural com samba (coordenação: Fernanda – 

nutricionista) 

6. Roda de conversa sobre o cenário da igualdade racial em Rondônia (coordenação: 

movimento negro de Cacoal) 

7. Roda de conversa: Memórias e histórias que interseccionam gênero e raça: um 

diálogo com professoras negras. 
Fonte: Elaborada pelo autor 

Especificamente a roda de conversa sobre religiões de matrizes africanas em Cacoal 

aconteceu no dia 22 de novembro de 2024 no auditório do IFRO. Embora o convite tenha sido 

feito às treze turmas do integrado, nem todos os professores puderam – ou quiseram - liberar os 

estudantes devido às inúmeras atividades realizadas dentro de sala. Sobre isso, é importante 

destacar que essa foi uma atividade inédita no histórico do campus e, por isso, ficou evidente o 

desconforto de estudantes e até servidores com a presença da liderança e da temática naquele 

espaço. Nesse sentido, pressupomos que a ausência de algumas turmas – e dos professores 

responsáveis – tenha a ver com os preconceitos enraizados e os desconfortos que deles 

originam.  

O uso do whatsapp foi um facilitador durante a entrevista, pois diversos estudantes, que 

demonstravam interesse em fazer perguntas, não se sentiam confortáveis em perguntar 

diretamente ao convidado. Então, com a possibilidade de enviar a pergunta pelo whatsapp, 

houve um envolvimento significativo dos que estavam ali. E conforme as perguntas chegavam 

e eram esclarecidas, o ambiente foi se tornando ainda mais acolhedor ao ponto de alguns 

estudantes, que já haviam enviado perguntadas pelo whatsapp, pedirem o microfone para 

perguntar diretamente ao convidado. 

 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       64 

Imagem 1 – Roda de conversa 

 

 

 

 

 

 

Fonte: arquivo pessoal do autor. 

2. Resultados e discussões 

 

Com a Análise Temática (AT) de Braun e Clarke (2006), as questões trazidas pelos 

estudantes foram analisadas seguindo as etapas previstas pelas autoras: (1) familiarização com 

os dados, compreendendo a transcrição do material; (2) geração de códigos, considerando 

termos e expressões comuns em questões distintas; (3) busca de temas por meio dos códigos 

gerados; (4) revisão dos temas a partir da bibliografia consultada e (5) produção do relatório 

final.  

Assim, após a análise, foi possível organizar as questões em quatro categorias, dispostas 

no quadro abaixo:  

Espiritualidade e 

manifestações 

- Como funcionam as manifestações espirituais? 

- Como as entidades da Umbanda ajudam as pessoas? 

- O que seria a mediunidade de berço, e qual a diferença da 

mediunidade da pessoa que vem de berço para uma de outra 

pessoa que não vem de berço? 

- Como um orixá se manifesta a uma pessoa que não passou 

pela iniciação? 

- Quando a gente sonha com uma entidade da religião te 

chamando, o que significa? 

Símbolos, adereços e 

ensinamentos 

 

 

- Sobre os adereços, como os colares e os adereços de 

cabeça (não sei o nome), têm algum significado? 

- Quais são os ensinamentos centrais do Candomblé sobre a 

vida e a espiritualidade? 

- Assim como em algumas religiões cristãs tem hábitos de 

não cortar o cabelo, na Umbanda tem alguma coisa que se 

aconselha a não fazer? 

 

Orixás e suas 

representações 

 

- Sobre os Orixás, pode mencionar alguns? E explicar a 

importância/significado deles? 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       65 

 

Sociedade, identidade e 

trajetórias 

 

 

- Quais foram as influências que o levaram (convidado) para 

a religião de matriz africana? 

- Como a religião se posiciona a respeito de pessoas queer e 

da comunidade LGBTQIAP+? 

- Qual é a posição da religião a respeito do aborto? 

 

 

De um modo geral, percebeu-se que a escola ainda necessita de momentos e espaços de 

diálogos interculturais. Importante ressaltar, portanto, o seu papel na desconstrução de 

estereótipos e preconceitos. Nesse sentido, o valor da escuta, curiosidade e abertura são 

princípios educativos que, como demonstrou o projeto, podem contribuir para o fortalecimento 

de uma educação antirracista e decolonial, considerando a pluralidade de existências na 

sociedade (Candau, 2010). 

De maneira mais específica, a atividade revelou tanto o interesse quanto o desconforto 

inicial de estudantes e servidores diante da presença de uma figura religiosa afro-brasileira no 

espaço escolar. À medida que o diálogo avançava, as perguntas demonstraram curiosidade e 

abertura para compreender os fundamentos do Candomblé e da Umbanda, o que evidencia o 

potencial educativo do encontro. Entre as questões mais recorrentes, destacaram-se dúvidas 

sobre as manifestações espirituais, a mediunidade e a relação das religiões afro-brasileiras com 

a comunidade LGBTQIAP+.  

 

Considerações finais  

 

Se, por um lado, ao se promover estudos e reflexões sobre a história e cultura africana 

e afrodescendente e suas contribuições em nossa formação no espaço escolar constata-se as 

distâncias a serem percorridas até uma sociedade que seja, como diria Fanon (2008), 

desracializada, isto é, uma sociedade onde o negro seja liberto da sua negruda. Por outro, é 

necessário reconhecer que a educação antirracista ou qualquer estratégia antirracista é, segundo 

Pinheiro (2023), adoecedora. Não é confortável realiza-las, embora seja extremamente 

necessária, sobretudo em lugares onde ainda há poucos envolvidos ou que aparentam possuir 

um senso de responsabilidade com essas pautas, ainda mais se fizermos um recorte para o 

contexto educacional.  

Assim, o projeto desenvolvido lança luz às contribuições das populações negras e 

africanas para constituição da nossa sociedade e denuncia a necessidade de mais abordagens 

como esta. São reflexões importantes e necessárias para levantar questionamentos e proposições 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       66 

sobre os desafios e as possibilidades de combater as violências, os preconceitos e discriminações 

seja pela chave da raça, como da etnia, sexualidade ou gênero.  

 

REFERÊNCIAS 

 

BRASIL. Ministério da Educação. Conselho Nacional de Educação. Câmara de Educação 

Básica. Altera a Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996, modificada pela Lei nº 10.639, 

de 9 de janeiro de 2003, para incluir no currículo oficial da Rede de Ensino a 

obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-Brasileira e Indígena”. Brasília, 

DF, 11 mar. 2008. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-

2010/2008/lei/l11645.htm Acessado em 16 nov. 2025 

BRASIL. Ministério da Educação. Conselho Nacional de Educação. Câmara de Educação 

Básica. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais e 

para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana. Resolução CNE/CP nº 1, 

de 17 de junho de 2004. Brasília, DF, 22 jun. 2004, p. 11. Disponível em: 

https://www.gov.br/inep/pt-br/centrais-de-conteudo/acervo-linha-editorial/publicacoes-

diversas/temas-interdisciplinares/diretrizes-curriculares-nacionais-para-a-educacao-das-

relacoes-etnico-raciais-e-para-o-ensino-de-historia-e-cultura-afro-brasileira-e-africana 

Acessado em 16 nov. 2025 

BRAUN, V., CLARKE, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative 

Research in Psychology, v. 3, n. 2, 77-101. http://dx.doi.org/10.1191/1478088706qp063oa 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: EDUFBA, 2008. 

GROSFOGUEL, Ramón. A estrutura do conhecimento nas universidades ocidentalizadas: 

racismo/sexismo epistêmico e os quatro genocídios/epistemicídios ao longo do século XVI. 

Revista Sociedade e Estado, v. 31, n. 1, p. 25-49, 2016. Disponível em < 

https://www.scielo.br/j/se/a/xpNFtGdzw4F3dpF6yZVVGgt. Acessado em 16 nov.2025 

PINHEIRO, Bárbara Carine Soares. Como ser um educador antirracista. São Paulo: Planeta 

Brasil, 2023 

CANDAU, Vera Maria.  Multiculturalismo e educação: desafios para a prática pedagógica. In: 

MOREIRA, A. F.; CANDAU, Vera Maria. (Orgs.) Multiculturalismo: diferenças culturais e 

práticas pedagógicas. ed. 4. Petrópolis, RJ: Vozes, 2010. P. 13-37 

 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                        67 

3 - UNIR E RESISTIR 
 

Marina de Oliveira Lúcio*  

 

RESUMO 

O texto tematiza coletividade como dispositivo de resistência às desapropriações existenciais 

sintomáticas de um mundo individualizante, permeado por políticas de dominação. Observa-se 

forte alienação em relação a si mesmo - foi roubado o sentimento de unidade com o mundo 

circundante, situação crescente pelo avanço tecnológico e impulso de dominação do mundo 

natural. Afastar seres humanos da natureza afasta uns dos outros e de suas experiências. Ao 

final da idade média com surgimento da medicina há inversão onde passa-se a trabalhar sobre 

a natureza ou contra ela - numa defesa da morte - ao contrário de trabalhar junto-com, como 

faziam curandeiras. Mulheres e natureza foram relegadas ao papel aversivo. Objetiva-se: avaliar 

como coletivo transpassa mera estrutura de grupo de pessoas, entender coletividade como força 

de resistência e explorar sua potência libertadora como alternativa democrática e autônoma das 

existências. Pela leitura fenomenológica da bibliografia, vê-se que o entrelaçamento, 

instantaneamente corpóreo e significativo com o mundo, indica relação entre seres nas e pelas 

coisas no mundo, da Terra. Sem, fenomenologicamente, distinção arbitrária nessa equação, 

chega-se à máxima de que toda existência é coexistência. Então, pela necessidade ontológica e 

ôntica de responder sempre por quem se é e pelo mundo no qual se é, na coletividade se 

resguardam responsabilidade e cultivo. Há demanda de união e recuperação de laços 

comunitários que fortaleça aqueles oprimidos e dasautorizados. Unir é resistir, pois fortalece os 

recursos sociais e psíquicos para engajar no mundo. Para isso se necessita construção de novos 

jeitos de conhecer relacionados a cosmovisões comunitárias. 

Palavras-chave: Coletividade; Resistência; Libertação; Dominação; Ecofeminismo. 

 

ABSTRACT 

This paper addresses collectivity as a means of resistance to the existential dispossession 

symptomatic of an individualizing world permeated by policies of domination. There is a strong 

sense of alienation from oneself — the feeling of unity with the surrounding world has been 

stolen, a situation exacerbated by technological advances and the drive to dominate the natural 

and social worlds. Therefore, the aim is to 1) assess how a collective transcends the mere 

structure of a group of people, 2) understand collectivity as a force of resistance, and 3) explore 

its liberating power as a democratic and autonomous alternative for existence based on 

intercultural ethics. Through a phenomenological reading of the bibliography, the results show 

that the instantaneous, corporeal, and meaningful intertwining with the world shows a 

relationship between beings in and through things in the world. Without there being, 

phenomenologically, an arbitrary distinction in this equation, we arrive at the maxim that all 

existence is coexistence. Therefore, due to the ontological and ontic need to always answer for 

who one is and for the world in which one exists, responsibility and cultivation are safeguarded 

in the collective. There is a demand for unity and the recovery of community ties that strengthen 

those who are oppressed and disempowered. To unite is to resist, as it strengthens the social and 

psychological resources to engage with the world. To this end, it is necessary to construct new 

 
* Mestra pelo Programa de Pós-Graduação em Ciências da Religião da PUC Minas. Psicóloga clínica pela PUC 

Minas campus Poços de Caldas e pós-graduação em andamento em Especialização em Psicologia Clínica 

Fenomenológica e Hermenêutica. E-mail: marinalucio.psi@gmail.com. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       68 

ways of knowing that relate to community worldviews. 

Keywords: Collectivity; Resistance; Liberation; Domination. 

 

Introdução  

 

A vida social se estrutura por esferas diversas, mas integralmente permeadas por 

relações de poder que organizam, impõe normas e influenciam subjetividades. Há uma relação 

interdependente de forças institucionais que perpetua e reproduz as dinâmicas de dominação na 

organização político-social que também sustenta e é sustentada por discursos acerca da moral, 

da família e de gênero (Caponi, 1992). 

Os mecanismos para tal estruturação do domínio se dão, frequentemente, por meio de 

uma inversão discursiva das correspondências entre natureza e história, como são naturalizadas 

as instituições sociais. Desse modo, se constrói um sistema de significados aparentemente 

descolados, mas que, genealogicamente, remetem relações de poder (Bourdieu, 2022). Um 

sistema de organização da sociedade, que invoca estruturas e práticas de controle da sexualidade 

e do corpo feminino, remete a um espaço ontológico de violência difuso, podendo ser chamado 

de sistema patriarcal. O poder em uma relação dominadora divide polos de potência a partir de 

um contrato social, que historicamente possibilitou arbitrariamente diferentes níveis de 

liberdade para distintos grupos, e de um contrato sexual, que sujeita a submissão feminina 

(Bourdieu, 2022). Práticas sociais e sexuais sistemáticas firmam posicionamentos políticos de 

sujeito e objeto e moldam a sociedade moderna (Saffioti, 2004). 

O controle dos corpos ocorre por procedimentos técnicos e dispositivos de poder que 

agem minuciosa, periférica e molecularmente, não da alçada estatal, mas uma força difusa, que 

repercute nos diversos setores da sociedade de modo desigual, com características próprias e 

específicas (Foucault, 2022; Han, 2019). Consequentemente, Foucault vai apontar a operação 

produtiva do poder: além da coerção, da repressão e da violência, o poder age diretamente dos 

modos de ser e existir, produzindo efeitos materiais e subjetivos duradouros. Assim, se cria um 

campo de sentidos e se constitui na forma de domínio pois estabelece direção hierárquica dos 

poderes de maneira desigual e estabilizada (Han, 2019). 

É uma certa invisibilização do poder que naturaliza, reforça e torna permanentemente 

eficaz o sentido da dominação - emerge do cotidiano. Lançado no mundo, o ser já é inicialmente 

projetado em uma continuidade de sentidos do mundo em nível ontológico e ôntico, isso 

sustenta a simbologia do poder (Han, 2019). A dinâmica da dominação e do poder organiza 

condições ambientais para se manter. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       69 

Enfim, enquanto o texto explicita a questão da coletividade como poder comunitário, 

fator protetivo do ser humano, explica algumas questões sobre poder e dominação no mundo 

moderno patriarcal. Então tem-se dentre os objetivos 1) avaliar como coletivo transpassa mera 

estrutura de grupo de pessoas, 2) entender coletividade como força de resistência e 3) explorar 

sua potência libertadora como alternativa democrática e autônoma das existências a partir de 

uma ética intercultural.  Em uma abordagem transdisciplinar, a leitura fenomenológica, que 

deixa aparecer a questão que se mostra urgente e emergente no período político, social e cultural 

atual, pois vê-se que o entrelaçamento, instantaneamente corpóreo e significativo com o mundo 

indica relação entre seres nas e pelas coisas no mundo. Identificando, assim, a coletividade 

como potência humanizante e combativa. 

 

1. Poder coletivo 

 

Ao mesmo passo que o poder estrutura a dominação, diz das possibilidades de 

continuação de um organismo, permite a continuidade de um ‘si’, em uma relação 

grupal/coletiva. A dinâmica do poder confere características adaptativas, reagindo de forma 

compensatória, útil, substitutiva e/ou bloqueadora (Han, 2019). A via da autoafirmação 

demonstra sua maior potência: transforma amontoado em organismo, sem deixar de ensejar 

propriedade e autonomia para as partes (Han, 2019). Essa situação do poder, pensado referente 

a uma dialética múltipla, ao invés de limitar e desigualar, estabelece o poder de poder fazer dos 

seres - de agir e reagir. Um poder disperso, relacional, confere poder, também, aos subalternos. 

Poder negativo, na figura de violência, coerção e força, carece de interioridade, de aderência, 

por outro lado, aponta Byung Chul-Han (2019), a liberdade estabiliza o poder e estrutura 

relações contínuas e mutuamente constitutivas.  

A espacialidade se configura pela expansão da ação dos dominadores e evidencia a 

assimetria da liberdade e de poder (Han, 2019). Dividir para conquistar funciona bem para 

violência, pois quando separa e isola, reduz o espaço que se expandiria pela união de partes e 

legitimação do outro. O poder livre se volta ao ser-com: emerge na união e na conformidade, 

não pela instrumentalização da vontade alheia para fim próprio (Han, 2019).  

Inclusive, nota-se que em momentos de fragilidade política, há maior organização e 

movimentação coletiva popular. O cenário político de 2013 foi um marco nesse sentido. Um 

movimento anti-institucional de ativistas políticos e sociais, especialmente em contextos 

universitários, se fortaleceu na busca por espaços para ocupar como protesto organizado, 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       70 

sociabilizado e de resistência contra a intermediação oriunda da massificação da democracia, 

como partidos e sindicatos, cuja centralidade está nas instituições e personalidade políticas 

(Thibes et. al., 2020). 

Ocupar espaços e corporificar movimentos, performa o enfrentamento de normas e 

visibiliza a organização política extraparlamentar do apelo por justiça social. O ato performático 

empenha ressignificação dos posicionamentos do poder e da institucionalização das práticas 

políticas (Butler, 2022). O fazer político não se limita à política, propriamente dita, mas pautado 

na transversalidade autônoma, evidencia o compromisso ativo, consciente e cotidiano do poder 

político coletivo. 

 

2. Coexistência 

 

Ludwig Binswanger, psiquiatra suíço, precursor da análise existencial, em conversa e 

crítica às teorias da fenomenologia hermenêutica de Martin Heidegger (2015), evidencia a 

condição existencial do ser-aí de ser-com. Binswanger (2013) conceitua kosmos koinos como 

o lugar por excelência do ser humano - é um espaço comunitário, o mundo comum entre os 

seres, onde, por se estar em comunidade, o ser humano estaria imunologicamente protegido da 

angústia. 

Se é mais originalmente na nostridade, como ‘nós’, do que na indivdualidade, 

justamente pela vida humana ser inicialmente carente e dependente dos outros. Ao contrário, 

em um rompimento da ligação comunitária o ser se descarrilha no que Binswanger chama de 

kosmos idios, no mundo privado, desconfiado e de potencial patológico (Binswanger, 2013). 

De fato, os modos de ser possíveis são aqueles mostrados necessariamente pelo mundo 

em que se está. Notar a interdependência da existência dá atenção para quais modos de ser 

aparecem mais ou menos. Uma vez que certas condições de mundo invisibilizam certas 

possibilidades de ser, é tarefa fenomenológica fazê-las aparecer, produzir visibilidade de ser 

como oxigenação existencial (Cabral, 2022). As coisas só podem se realizar a partir dos sentidos 

e significados articulados pelo e no mundo. Ser-com é uma condição que já traz a pluralidade 

de articulações coexistentes que potencializa o ser diferente, ser outro, mas é necessário que o 

mundo sustente a possibilidade desses sentidos (Critelli, 2006). 

A comunhão e o Bem Viver, por meio da revolução e do cuidado, combatem em prol 

da dignidade do ser humano, enquanto a dominação persiste na hierarquização da vida e 

relações humanas. Alternativas sistêmicas apresentam cosmovisões diversificadas, ao 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       71 

denunciar as violências políticas, sociais, econômicas e ecológicas da dominação (Mies; Shiva, 

2021; Svampa, 2021; Solón, 2019).  

A solidariedade política entre mulheres, por exemplo, devolve a cada um seus próprios 

corpos e experiências, resgata a dignidade, afronta direta ao domínio patriarcal. Unir é resistir 

já que fortalece os recursos sociais e psíquicos para engajar no mundo. Quanto mais se pensa 

por uma ética amorosa mais se desafia e se é desafiada à transformação (hooks, 2017). 

A amabilidade possibilita ver o outro além de si, e se apresenta contra dominação pois 

é na ausência do ‘eu’ que se consegue estar/ser verdadeira com o outro (Han, 2022). A 

amplitude dos espaços entre os seres provoca uma continuidade do ser, mas não de si mesmo e 

sim da nostridade, da comunidade. 

 

3. Resistência 

 

Enquanto força política, o coletivo é um movimento alternativo autônomo e 

democrático. Ao praticar política de forma transversal/horizontal, suspende pontualmente a 

estrutura de poder, transgride uma organização que precisa estar em diálogo direto e constante 

com o Estado. Demonstra que a política pode e deve ser feita social e cotidianamente, já que 

politiza corpos e espaços que normalmente ficariam às margens da política formal e dessa forma 

promove uma transformação de si, dos outros e do mundo (Duarte, 2016). 

Como prática crítica e transformadora em nome da liberdade das identidades então 

impostas pelos dispositivos de normalização e controle, o coletivo fortalece e devolve a 

potência individual bem como demonstra como o vínculo de união é mais eficiente para a 

reivindicação de direitos e afetos. Os coletivos promovem o sentimento de identificação entre 

pessoas, princípios e experiências em âmbitos de crescimento pessoal, formação de vínculos e 

educação e por isso é um ato de resistência (Duarte, 2016). 

Se há desigualdade na distribuição de poder e de liberdade entre pessoas, 

inevitavelmente há um desequilíbrio no todo - indivíduo e comunidade se relacionam em 

unicidade. Assim, viver nessa dualidade exige o conviver, a coexistência e a comunhão (Solón, 

2019a). No sentido do Bem Viver como ética intercultural, se articula as experiências e os 

ecossistemas e pela perspectiva de ênfase na complementariedade, além de acolher a alteridade, 

compreende-se que conforme se articula com o outro também se articula a resiliência de todas 

as partes, individuais e coletivas (Solón, 2019b). 

 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       72 

Considerações finais  

 

Fica evidente que há uma relação entre um mal-estar coletivo e individual e os modos 

de vida que foram/são produzidos pela modernidade e pela organização sócio-política de 

dominação que se vive na atualidade, cada vez mais individualizantes. As pessoas não apenas 

estão cada vez mais isoladas ou vivendo de forma precária, mas também estão mais solitárias e 

desautorizadas de suas capacidades de libertação e transformação. Para reverter esse quadro de 

profundo desequilíbrio sistêmico as práxis e teorias interculturais trazem alternativas 

interessantes, partindo principalmente do valor da comunidade e das relações humanas com a 

natureza. O objetivo final da filosofia intercultural pode ser traduzido enquanto atenção para a 

importância de um mundo solidário. 

Um quadro geral de domínio e individualização, esvai os sentidos e rompe o senso de 

comunidade, o que é preocupante pois cria amontoados sem redes de solidariedade, de afeto ou 

cuidado, por outro lado, exacerba o desamparo coletivo que, sem pessoas de confiança por perto 

para compartilhar anseios e aflições, é um fator de alto risco, favorecendo o sofrimento mental 

e o surgimento de comorbidades, principalmente, ansiedade e depressão, levando a padrões que 

reduzem a expectativa de vida (Saldiva, 2018). Por outro lado, as vantagens evolutivas da 

solidariedade política e sentimento de comunidade foram observadas quando permitiam a 

formação de pequenas unidades sociais, como, em primeira instância, a família, que favorecem 

qualidade de vida.  

Em uma perspectiva de complementariedade como a da cosmovisão aqui apresentada, 

além de acolher a alteridade, compreende-se que quanto maior a articulação com o outro maior 

é a resiliência de todas as partes individuais e coletivas. 

Diante de um sistema de poder que controla os corpos minuciosa e difusamente, por 

meio de procedimentos técnicos e dispositivos de poder, também a resposta a isso precisa 

repercutir nos diversos setores da sociedade agregando o máximo de pessoas possível, que 

compreendem as características próprias e específicas de como são atingidas. A coletividade 

devolve o poder, a capacidade de resistência à dominação para as pessoas desautorizadas, 

principalmente porque faz aparecer e deixa visível as afetações e violências. 

 

REFERÊNCIAS 

 

BINSWANGER, Ludiwig. Sonho e existência 1: escritos sobre fenomenologia e psicanálise. 

Via Verita, Rio de Janeiro, 2013. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       73 

BOURDIEU, Pierre. Dominação Masculina – a condição feminina e a violência simbólica. 

20 ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2022. 

BUTLER, Judith. Problemas de gênero – Feminismo e subversão da identidade. Coleção 

Sujeito & História. 22 ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2022. 

CABRAL, Alexandre. Ecofenomenologia Decolonial: variações fenomenológicas sobre a 

alteridade. São Paulo: NAU Editora, 2022. 

CAPONI, Orietta. Las raíces del machismo em la ideología judeo-cristiana de la mujer. 

Revista de Filosofía de la Universidad de Costa Rica. San José, v. XXX, n. 71, p. 37-44, 

1992. 

CRITELLI, Dulce Mára. Analítica do sentido: uma aproximação e interpretação do real de 

orientação fenomenológica. 2. ed. São Paulo: Brasiliense, 2006. 

DUARTE, André. Foucault e os coletivos políticos: novas formas de vida para além do 

sujeito identitário de direitos. In: RESENDE, Haroldo de. (Org.). Michel Foucault: política, 

pensamento e ação. 1ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2016, v. 1, p. 35-50. 

FOUCAULT, Michel. Microfísica do Poder. 13 ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2022. 

HAN, Byung-Chul. Hegel e o poder: um ensaio sobre a amabilidade. Petrópolis: Vozes, 

2022. 

HAN, Byung-Chul. O que é poder? Petrópolis: Vozes, 2019. 

HEIDEGGER, Martin. Ser e tempo. 10. ed. Petrópolis: Vozes; Bragança Paulista: Editora 

Universitária São Francisco, 2015. (Obra original publicada em 1927). 

HOOKS, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. Tradução de 

Ana Luiza Libânio. 15. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2017. 

SAFFIOTI, Heleieth. Gênero, patriarcado, violência. São Paulo: Editora Fundação Perseu 

Abramo, 2004. 

SARTI, Cynthia Andersen. O feminismo brasileiro desde os anos 1970: revisitando uma 

trajetória. In: Revista de Estudos Feministas. 12(2). p. 35. jan 2004. 

SALDIVA, Paulo. Vida Urbana e Saúde – os desafios dos habitantes das metrópoles. São 

Paulo: Editora Contexto, 2018. cap. 1, 2, 4 e 10. 

MIES, Maria. SHIVA, Vandana. Ecofeminismo. Belo Horizonte: Editora Luas, 2021. 

SÓLON, Pablo. Complementaridades. In: SÓLON, Pablo (Org.). Alternativas Sistêmicas – 

Bem Viver, decrescimento, comuns, ecofeminismo, direitos da Mãe Terra e desglobalização. 

Tradução de João Peres. São Paulo: Elefante, 2019a. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       74 

SOLÓN, Pablo. Bem Viver. In: SÓLON, Pablo (Org.). Alternativas Sistêmicas – Bem 

Viver, decrescimento, comuns, ecofeminismo, direitos da Mãe Terra e desglobalização. 

Tradução de João Peres. São Paulo: Elefante, 2019b. 

SVAMPA, Maristella. Feminismos ecoterritoriales en América Latina - Entre la violencia 

patriarcal y extractivista y la interconexión con la naturaliza. In: Documentos de Trabajo. v. 

59, n. 2, 2021. 

THIBES, Mariana Zanata. et. al. Movimentos sociais e coletivos no Brasil contemporâneo: 

horizontalidade, redes sociais e novas formas de representação política. Simbiótica. Revista 

Eletrônica, vol. 7, núm. 3, pp. 49-73, 2020. 

 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                        75 

4 - DE FRANCISCO A LEÃO XIV: uma década da Laudato Si’ entre 

avanços e resistências 
 

Adriano Vilela Alves*  

 

RESUMO 

A ecologia integral de Francisco entrou em pauta no Vaticano há dez anos. De 2015 até agora 

muito se debateu acerca de um dos maiores documentos ecológicos de todos os tempos: a 

Encíclica Laudato Si`. Ela, portanto, constitui um marco teológico e socioambiental ao propor 

a ecologia integral como paradigma ético para repensar relações entre humanidade, natureza, 

economia e espiritualidade. Contudo, observa-se que sua implementação nas diversas esferas 

sociais permanece fragmentada e desafiada por resistências culturais, políticas e institucionais. 

Dessa forma, tal resistência não se limita apenas na sociedade civil, mas também dentro do 

próprio Catolicismo. Este trabalho analisa as principais tensões que dificultam a aplicação 

concreta de suas orientações, destacando fatores como tecnocracia persistente, interesses 

econômicos, baixa prioridade ecológica em agendas pastorais, bem como desafios catequéticos 

e formativos. Em diálogo prospectivo, projeta-se no futuro pontificado de Leão XIX um 

horizonte de continuidade do magistério social e de renovação da missão eclesial diante da crise 

socioambiental.  A pesquisa será conduzida por meio de abordagem qualitativa, com foco 

analítico-interpretativo e bibliográfico-documental. A análise busca demonstrar que, apesar dos 

limites verificados, a Laudato Si’ não perdeu vigor; ao contrário, abre caminho para uma nova 

ética planetária ancorada na conversão ecológica, no cuidado pela Casa Comum e na 

corresponsabilidade social, constituindo um convite permanente à ação transformadora e 

comprometida de mudança do atual paradigma tecnocrático para o ecológico. 

Palavras-chave: Laudato Si’; Ecologia integral; Paradigma; Francisco; Leão XIV. 

 

ABSTRACT 

Pope Francis’ vision of integral ecology entered the Vatican agenda ten years ago. From 2015 

to the present, extensive debate has taken place around one of the most significant ecological 

documents of all time: the Encyclical Laudato Si’. It stands as a theological and socio-

environmental milestone by proposing integral ecology as an ethical paradigm for rethinking 

the relationships between humanity, nature, the economy, and spirituality. However, its 

implementation across different social spheres remains fragmented and challenged by cultural, 

political, and institutional resistance. Such resistance is found not only within civil society but 

also within Catholicism itself. This paper analyzes the main tensions that hinder the concrete 

application of the encyclical’s guidelines, highlighting factors such as persistent technocracy, 

economic interests, the low ecological priority within pastoral agendas, as well as catechetical 

and formative challenges. In a prospective dialogue, the future pontificate of Leo XIX is 

envisioned as a horizon for continuity in the social magisterium and for renewing the Church’s 

mission in the face of the socio-environmental crisis. The research is conducted through a 

qualitative approach, with an analytical-interpretative and bibliographic-documentary focus. 

The analysis seeks to demonstrate that, despite observed limitations, Laudato Si’ has not lost 

 
* Mestre em Ciências da Religião pela PUC Minas (2023). Pós-graduação, em andamento, em Gestão Pública 

Municipal pela UFSCar. e-mail: adriano@adv.oabmg.org.br. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       76 

its vitality; rather, it opens pathways toward a new planetary ethic grounded in ecological 

conversion, care for our Common Home, and social co-responsibility, constituting a permanent 

call to transformative and committed action aimed at shifting from the current technocratic 

paradigm to an ecological one. 

Keywords: Laudato Si’; Integral ecology; Paradigm; Francis; Leo XIX. 

 

Introdução 

  

A publicação da encíclica Laudato Si’, em 2015, representou um ponto de inflexão no 

diálogo global sobre crise climática, sustentabilidade e justiça socioambiental. Nos anos que se 

seguiram, a Laudato Si’ vem ampliando a consciência ecológica não apenas dentro da Igreja, 

mas em toda a sociedade, se tornando um dos documentos mais relevantes acerca do meio 

ambiente e da criação.  

O décimo aniversário da encíclica coincidiu com o início do pontificado de Leão XIV, 

que, a princípio, segue as trilhas abertas por Francisco, reafirmando a centralidade da ecologia 

integral no magistério contemporâneo. Assim, ao completar uma década, a Laudato Si’ não 

apenas permanece atual, como se projeta como instrumento fundamental na articulação entre 

espiritualidade, cuidado da criação e transformação social diante dos desafios do século XXI.  

Entretanto, o paradigma tecnocrático é resistente em abraçar a ecologia integral 

defendida na encíclica, aceitando apenas uma ecologia rasa e desprovida de compromisso, 

devido a promoção de um estilo de vida que privilegia o alto consumismo e crescimento 

econômico a qualquer custo. 

 

1. Os avanços da encíclica ecológica  

 

Poucos meses antes da abertura Conferência do Clima de Paris (COP21) em novembro 

de 2015, a Encíclica Laudato Si` foi publicada e influenciou o evento que culminou com o 

Acordo de Paris e adesão de 195 países na França. A referida encíclica, pelo simples fato de 

não ser “dirigida não só aos católicos, mas “a cada pessoa que habita este planeta” (Francisco, 

2015, n. 3), dialogou com os temas enfrentados em Paris especialmente   na emergência de 

ações para enfrentamento da crise climática. Na época, o cardeal Leonardo Steiner representou 

a Santa Sé na COP21, entendendo que: “era impressionante ouvir como quase todas as 

delegações mencionavam Laudato Si’. E talvez se tenha alcançado o resultado que se alcançou 

em Paris devido ao texto da Laudato Si`” (Vatican News, nov. 2025).  



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       77 

No mesmo ano, o Movimento Católico Global pelo Clima foi fundado por um grupo de 

17 organizações internacionais e 12 líderes católicos, dedicadas à promoção da ecologia integral 

e com o fim de mobilizar a Igreja e a sociedade para enfrentar a crise socioambiental de maneira 

ética, espiritual e prática. Anos mais tarde, em julho de 2021,  mudou sua denominação para 

Movimento Laudato Si', inspirada na própria encíclica, tornou-se uma  das principais 

referências globais na articulação entre fé católica, justiça social e ação ambiental, 

impulsionando uma cultura de cuidado com a casa comum. O próprio Papa Francisco descreveu 

a importância do movimento: “Ao Movimento Laudato Si’, obrigado pela missão de promover 

a ecologia integral e pela ajuda que oferece à Igreja no mundo inteiro (Movimento Laudato Si`, 

2021). 

No ano 2022, a Conferência Nacional dos Bispos do Brasil (CNBB), inspirada pela Lei 

14.393/2022, convocou a todos a voltarem à atenção para a Campanha Junho Verde. A referida 

lei federal que alterou a Política Nacional de Educação Ambiental, busca conscientizar a 

população sobre a importância de conservar os ecossistemas e controlar a poluição e a 

degradação dos recursos naturais, em benefício das gerações presentes e futuras (Brasil, 2022): 

 

Art. 13-A Fica instituída a Campanha Junho Verde, a ser celebrada anualmente como 

parte das atividades da educação ambiental não formal. 

§ 2º A Campanha Junho Verde será promovida pelo poder público federal, estadual, 

distrital e municipal em parceria com escolas, universidades, empresas públicas e 

privadas, igrejas, comércio, entidades da sociedade civil, comunidades tradicionais e 

populações indígenas, e incluirá ações direcionadas para: 

IV - sensibilização acerca da redução de padrões de consumo, da reutilização   de 

materiais, da separação de resíduos sólidos na origem e da reciclagem; 

§ 3º Na Campanha Junho Verde, será observado o conceito de Ecologia Integral, que 

inclui dimensões humanas e sociais dos desafios ambientais. 

Cumpre destacar que a legislação em questão reflete princípios amplamente discutidos 

pelo Papa Francisco na encíclica Laudato Si’, especialmente no que se refere à necessidade de 

redução dos padrões de consumo e à promoção de uma ecologia integral, diretriz central 

defendida pelo pontífice. 

Para a CNBB, o Junho Verde tem incentivado a promoção de ações práticas e educativas 

voltadas ao cuidado com a Casa Comum, sob a perspectiva da ecologia integral, repensando, 

mobilizando a sociedade a refletir sobre seus estilos de vida e modelos econômicos, alinhando-

os aos princípios propostos pela encíclica Laudato Si’ (Cnbb, 2024).  

Em 4 de outubro de 2022, a produção do filme A Carta, que retrata o diálogo 

intercontinental entre quatro ativistas e o Papa Francisco acerca da recepção da Laudato Si’, 

constituiu um marco significativo no sétimo aniversário da encíclica. Desde seu lançamento 

https://www.google.com/search?q=Movimento+Laudato+Si%27&sca_esv=d8b03bc1a9f4816e&ei=K3QoaZakLqHB5OUP8dGaiQQ&ved=2ahUKEwjlq-q02ZKRAxXYLrkGHWKxPdMQgK4QegQIARAC&uact=5&oq=Movimento+Cat%C3%B3lico+Global+pelo+Clima+mudeou+de+nome+&gs_lp=Egxnd3Mtd2l6LXNlcnAiNU1vdmltZW50byBDYXTDs2xpY28gR2xvYmFsIHBlbG8gQ2xpbWEgbXVkZW91IGRlIG5vbWUgMgcQIRigARgKMgcQIRigARgKMgcQIRigARgKMgcQIRigARgKMgcQIRigARgKSJsqUMcGWM8ocAF4AJABAJgBqAGgAcgQqgEEMC4xN7gBA8gBAPgBAZgCEaAC5hDCAgoQABiwAxjWBBhHwgIGEAAYFhgewgIIEAAYgAQYogTCAgUQIRigAZgDAIgGAZAGCJIHBDEuMTagB8xMsgcEMC4xNrgHzRDCBwgwLjUuMTEuMcgHTw&sclient=gws-wiz-serp&mstk=AUtExfANCr4X8gJqKKaaKYVAqfc9A8K1-2bdzRhqMEa4ZztOGBOgIX9BydassmAd-BcV8MmhouYYxn1Ib_OwYjOQQtTCaQXWwyGlKGHJhqzcDHLttSpmX8QskCGQ994v09tll0I&csui=3
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9795.htm#art13a


 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       78 

mundial, o documentário alcançou aproximadamente 8,5 milhões de visualizações no YouTube, 

demonstrando amplo alcance, além de integrar a programação oficial da COP 27 e ser assistido 

por cerca de 1,5 milhão de jovens participantes da Jornada Mundial da Juventude (Gnaccarini, 

2024). 

Cabe destacar ainda que o presidente designado da COP-30, André Aranha Corrêa do 

Lago, afirmou em carta datada de 8 de maio do corrente ano que: “Inspirada pelo legado do 

Papa Francisco, cujo falecimento lamentamos, a nova Presidência vê a Laudato Si’ como uma 

bússola ética e um guia pragmático para essa mobilização global” (CNBB, 2025).  

 

2. O legado de Francisco e a ascensão de Leão XVI 

 

O décimo aniversário da Laudato Si’ foi marcado pela perda de seu próprio autor, o 

Papa Francisco. Poucos dias depois, teve início o pontificado de Leão XIV, o primeiro papa 

oriundo das Américas, fato que suscitou intensas especulações acerca das diretrizes de seu 

governo. Para os fins deste trabalho, torna-se essencial compreender sua visão sobre a criação, 

a natureza e o meio ambiente. 

Não obstante o curto período de seu pontificado até hoje, iniciado em maio do presente 

ano, o Papa Leão XIV prontamente apresentou diversas considerações acerca das questões 

ambientais, sobretudo no ano em que se comemora uma década de Laudato Si’. 

O novo formulário de orações para a Missa “Pela Proteção da Criação”, promulgado em 

julho de 2025 pelo Papa Leão XIV, retoma e aprofunda uma iniciativa iniciada no pontificado 

do Papa Francisco. Esse texto litúrgico reafirma a compreensão de que a Eucaristia une céu e 

terra, envolvendo e permeando toda a criação em sua totalidade. O novo formulário, portanto, 

busca oferecer um apoio litúrgico, espiritual e comunitário ao compromisso que todos somos 

chamados a assumir com o cuidado da natureza, nossa casa comum (Vatican News, jul., 2025). 

Em 1º de setembro deste mesmo ano, o Papa Leão XIV divulgou uma mensagem por 

ocasião do X Dia Mundial de Oração pelo Cuidado da Criação, na qual ressaltou a persistente 

falta de consciência de que a destruição da natureza não afeta todos de maneira equitativa. 

Destacou, ainda, que a própria criação tem sido convertida em mercadoria, instrumentalizada 

para interesses políticos e econômico (Vatican News, ago, 2025). 

O pontífice também retomou os ensinamentos da encíclica ecológica no tocante a 

correta interpretação dos primeiros livros da Bíblia: 

 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       79 

A Bíblia não promove o domínio despótico do ser humano sobre a criação. Pelo 

contrário, é importante ler os textos bíblicos no seu contexto, com uma justa 

hermenêutica, e lembrar que nos convidam a “cultivar e guardar” o jardim do mundo. 

Enquanto “cultivar” quer dizer lavrar ou trabalhar um terreno, “guardar” significa 

proteger, cuidar, preservar, velar. Isto implica uma relação de reciprocidade 

responsável entre o ser humano e a natureza (Santa Sé, 2025). 

Nesse mesmo caminho, reafirmou a aptidão cristã para com esse mundo: “viver a 

vocação de guardiões da obra de Deus não é algo de opcional nem um aspecto secundário da 

experiência cristã” (Santa Sé, 2025). Ao concluir sua mensagem, o Papa Leão XIV reafirma e 

atualiza o legado do Papa Francisco, mantendo viva a orientação ecológica e pastoral que 

marcou o pontificado de seu predecessor: “a Encíclica Laudato Si’ acompanha a Igreja Católica 

e muitas pessoas de boa vontade desde há dez anos: que ela continue a inspirar-nos, e que a 

ecologia integral seja cada vez mais escolhida e partilhada como caminho a seguir” (Santa Sé, 

2025). 

No âmbito do próprio catolicismo, foi lançado o projeto Borgo Laudato Si’, concebido 

para acolher anualmente cerca de 250 mil visitantes. Trata-se de uma proposta inovadora de 

convivência comunitária, inspirada nos princípios da encíclica Laudato Si’, do Papa Francisco, 

articulando desenvolvimento humano, sustentabilidade ambiental e espiritualidade. Estruturado 

como um espaço dedicado à promoção da ecologia integral, o Borgo valoriza práticas de 

economia solidária, agricultura sustentável, educação ecológica e cuidado com a casa comum. 

A iniciativa busca demonstrar, de forma concreta, a viabilidade de um modelo comunitário 

fundamentado na cooperação, na justiça socioambiental e no respeito à dignidade humana, 

configurando-se, assim, como um laboratório vivo de transformação socioecológica e de novas 

formas de habitar o mundo (Vatican News, set, 2025). 

Para a COP-30, o atual pontífice, embora não tenha comparecido pessoalmente, 

designou como seu representante o Secretário de Estado da Santa Sé, Cardeal Pietro Parolin. 

Durante a conferência, o cardeal apresentou a mensagem do Papa, na qual foram retomados os 

ensinamentos de João Paulo II, especialmente a compreensão de que a crise ecológica está 

intrinsecamente ligada a uma crise moral. A mensagem também enfatizou que a ausência de 

paz no mundo está profundamente relacionada à forma como a humanidade trata a criação: 

 

Se vocês querem cultivar a paz, cuidem da Criação. Existe uma clara ligação entre a 

construção da paz e a custódia da Criação(...) Que todos os participantes desta COP30 

se comprometam a proteger e cuidar da criação que nos foi confiada por Deus, a fim 

de construir um mundo pacífico (Vatican News, nov, 2025) 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       80 

Nesse espectro, o Papa Leão XIV tem demonstrado uma compreensão profundamente 

integrada das questões ecológicas, alinhando-se à tradição inaugurada por seus predecessores e 

desenvolvendo-a à luz dos desafios contemporâneos. 

 

3. Resistências do paradigma tecnocrático e do homem que ainda quer ser Deus 

 

A dificuldade de implementação da ecologia integral e diversas ações ambientais 

esbarra nos interesses do atual sistema tecnocrático. Francisco defende que o problema não se 

encontra na tecnologia, mas sim “no modo como realmente a humanidade assumiu a tecnologia 

e o seu desenvolvimento’ (Francisco, 2015, n. 106). Nesse contexto, prevalece uma lógica 

orientada à extração máxima dos recursos naturais, na qual se esvazia qualquer perspectiva de 

relação harmoniosa com o meio ambiente e se instaura, em seu lugar, uma dinâmica quase 

litigiosa entre sociedade e natureza.  Assim, dilui-se progressivamente o respeito pela Terra, 

pela biodiversidade e pelos demais recursos essenciais à manutenção da vida, reduzidos a meros 

objetos de exploração, em prol de um sistema ganancioso e ilimitado em sua exploração. E, se 

o paradigma tecnocrático se tornou dominante sobre política e economia, torna-se anticultural 

ter um estilo de vida diferente da técnica segundo Francisco (Francisco,2015,108). 

Os conceitos outrora viáveis de desenvolvimento e sustentabilidade perdem 

legitimidade diante de uma realidade em que a natureza já não suporta os padrões de exploração 

impostos pelo paradigma tecnocrático. Daí decorre a importância de se adotar a perspectiva da 

ecologia integral, capaz de superar uma ecologia superficial, frequentemente revestida de 

discurso ‘verde’, mas destituída de transformações efetivas. 

 Algumas reflexões são essenciais: ainda é justificável insistir em um modelo de 

crescimento econômico a qualquer custo, desconsiderando os impactos da exploração 

predatória sobre o meio ambiente? Será que estamos aptos a mudar nosso comportamento para 

alterar o nosso padrão de consumo?  A pandemia teria nos ensinado a viver apenas com o 

essencial? (Schwab; Malleret, p. 134). Rever nossos conceitos poderia nos fazer compreender 

que reiniciar nosso relacionamento com o meio ambiente não deveria ser visto como custo, mas 

como investimento? (Schwab; Malleret p.138). 

Um outro aspecto relevante a ser refletido diz respeito à maneira como concebemos a 

relação sociedade–meio ambiente, ou homem–natureza, frequentemente tratada como uma 

dualidade, quando, segundo os ensinamentos do Papa Francisco, deveria ser transformada em 

uma dinâmica de cooperação; 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       81 

Se o ser humano se declara autônomo da realidade e se constitui dominador absoluto, 

desmorona-se a própria base da sua existência, porque ‘em vez de realizar o seu papel 

de colaborador de Deus na obra da criação, o homem substitui-se a Deus, e deste modo 

acaba por provocar a revolta da natureza’” (Francisco, 2015, n. 117) 

Em 2024, o Relatório do Programa das Nações Unidas para o Meio Ambiente 

(PNUMA), publicado, indica que a extração de recursos naturais triplicou nas últimas cinco 

décadas, impulsionada pela expansão de infraestrutura e pelos elevados padrões de consumo, 

sobretudo em países de renda média-alta e alta. Observa-se, ainda, que nações de baixa renda 

são responsáveis por impactos climáticos cerca de dez vezes menores que os países de alta 

renda. O documento alerta que, caso não haja mudanças estruturais, a extração global de 

recursos poderá aumentar em até 60% até 2060, comprometendo gravemente o cumprimento 

das metas internacionais relativas ao clima, à biodiversidade e à redução da poluição (Nações 

Unidas Brasil, 2024). 

Inger Andersen, diretora-executiva do PNUMA entende que: “a tripla crise planetária 

das mudanças climáticas, da perda da natureza e da poluição é impulsionada por uma crise de 

consumo e produção insustentáveis. Devemos trabalhar com a natureza, em vez de apenas 

explorá-la” (Nações Unidas Brasil, 2024).  

Por outro lado, é necessário considerar que o atual estágio da humanidade tem sido 

caracterizado como a Quarta Revolução Industrial, cujos avanços tecnológicos não apenas 

transformam profundamente os padrões sociais, mas também podem intensificar a pressão 

sobre o meio ambiente. Em determinadas aplicações, conforme observa Klaus Schwab, a 

difusão de tecnologias emergentes poderá conduzir a um processo de crescente robotização da 

vida humana, potencialmente comprometendo nossas tradicionais fontes de significado, tais 

como o trabalho, a comunidade, a família e a identidade. Por outro lado, a Quarta Revolução 

Industrial também pode ser orientada de modo a “elevar a humanidade a uma nova forma de 

consciência coletiva e moral, fundada em um senso compartilhado de destino comum. Cabe, 

portanto, a todos nós assegurar que este segundo cenário prevaleça” (Schwab, 2016, p.  114). 

 

Considerações finais  

 

Ao completar uma década de publicação, a Laudato Si’ reafirma sua atualidade e 

relevância como marco teológico, ético e socioambiental para a Igreja e para a sociedade global. 

Longe de perder vigor, o documento se tornou referência indispensável diante do agravamento 

da crise climática, da intensificação das desigualdades e da persistência de modelos consumistas 

que colocam em xeque a manutenção do atual estilo de vida social. Ela se apresenta, portanto, 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       82 

não como um texto concluído, mas como um compromisso permanente de transformação das 

estruturas que geram degradação e exclusão, convidando a humanidade a reconstruir sua 

relação com a criação e a assumir a responsabilidade coletiva pelo futuro da casa comum através 

da conversão ecológica e adesão a uma ecologia integral. 

O pontificado de Leao XIV iniciou seguindo os princípios ecológicos de seu antecessor, 

o Papa Francisco. Seu magistério vem enfatizando que a criação não deve ser instrumentalizada 

como mercadoria ou recurso ilimitado, mas reconhecida como dom de Deus, cuja preservação 

constitui condição indispensável para a paz e para o futuro das próximas gerações.  Em suas 

mensagens, o pontífice reforça a necessidade de uma conversão ecológica capaz de harmonizar 

fé, responsabilidade ética e compromisso socioambiental. 

O reducionismo da dimensão ambiental permanece evidente, sobretudo porque a lógica 

tecnocrática impõe uma cultura que predomina controle e exploração ilimitada dos recursos 

naturais, frequentemente desconsiderando suas implicações éticas, sociais e espirituais. Nesse 

contexto, a aplicação da ecologia integral enfrenta obstáculos significativos, pois ela exige 

justamente o oposto: uma visão holística capaz de integrar ciência, justiça socioambiental, 

cuidado comunitário e espiritualidade. Assim, o desafio não reside apenas em adotar novas 

políticas ambientais, mas em promover uma profunda conversão de mentalidade que supere a 

fragmentação do saber e a dominação técnica, permitindo que a relação com a criação seja 

reconstruída sobre bases de responsabilidade, reciprocidade e respeito. 

 

REFERÊNCIAS  

BRASIL, Lei 14.393/2022. Altera a Lei nº 9.795, de 27 de abril de 1999, que dispõe sobre a 

Política Nacional de Educação Ambiental, para instituir a Campanha Junho Verde. Disponível 

em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2019-2022/2022/Lei/L14393.htm. Acesso em 

26.11.2025.  

CNBB. COP30 divulga carta na qual assume a Encíclica Laudato Si como uma bússola ética 

para a mobilização global da Conferência. 14 maio 2025. Disponível em: 

https://www.cnbb.org.br/cop30-divulga-carta-na-qual-assume-a-enciclica-laudato-si-com-

uma-bussola-etica-para-a-mobilizacao-global-da-conferencia/. Acesso em 25.11.2025. 

CNBB. Campanha Junho Verde é dedicada à conscientização e à proteção do meio ambiente. 

06  junho 2024. Disponível em: https://www.cnbb.org.br/campanha-junho-verde-e-

dedicada-a-conscientizacao-e-a-protecao-do-meio-ambiente/. Acesso em: 28.11.2025.  

FRANCISCO. Carta encíclica “Laudato Si”: sobre o cuidado da casa comum. 1. ed. São 

Paulo: Paulus; Loyola, 2015. 

https://www.cnbb.org.br/cop30-divulga-carta-na-qual-assume-a-enciclica-laudato-si-com-uma-bussola-etica-para-a-mobilizacao-global-da-conferencia/


 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       83 

MOVIMENTO LAUDATO SI`. O Movimento Católico Global pelo Clima anuncia seu novo 

nome como parte de mudanças mais profundas.28julho 2021.Disponível em: 

https://laudatosimovement.org/pt/news/gccm-anuncia-seu-novo-nome/. Acesso em: 

25.11.2025. 

NAÇÕES UNIDAS BRASIL. Países ricos usam seis vezes mais recursos naturais do que 

países de baixa renda, aponta relatório do PNUMA. Disponível em: https://brasil.un.org/pt-

br/262067-pa%C3%ADses-ricos-usam-seis-vezes-mais-recursos-naturais-do-que-

pa%C3%ADses-de-baixa-renda-aponta. Acesso em 29.11.2025. 

GNACCARINI. Isabel. Revista casa comum. Rumo a 2025: os 10 anos da carta encíclica 

Laudato Si’ 17.set.2024. Disponível em: https://revistacasacomum.com.br/rumo-a-2025-os-

10-anos-da-carta-enciclica-laudato-si/. Acesso em 23.11.2025.  

VATICAN NEWS. Em 9 de julho, a primeira missa pela proteção da Criação celebrada pelo 

Papa. 03 julho 2025. Disponível em: https://www.vaticannews.va/pt/vaticano/news/2025-

07/ecologia-integral-papa-celebracao-formulario-culto-divino.html. Acesso em: 24.11.2025. 

VATICAN NEWS. Papa, COP30: “Se vocês querem cultivar a paz, cuidem da Criação”. 

07.novembro 2025.Disponível em: https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2025-11/papa-

cop30-querem-cultivar-paz-cuidem-criacao.html. Acesso em: 28.11.2025.  

VATICAN NEWS. Leão XIV: “cuidar da Criação torna-se uma questão de fé e de 

humanidade”. 28 agosto 2025. Disponível em: 

https://www.vaticannews.va/pt/igreja/news/2025-08/leao-xiv-cuidar-criacao-questao-fe-

humanidade.html. Acesso em: 25.11.2025.  

VATICAN NEWS. Borgo Laudato si', um projeto de inclusão e acolhimento. 02 setembro 

2025. Disponível em: https://www.vaticannews.va/pt/vaticano/news/2025-09/borgo-laudato-

projeto-inclusao-acolhimento.html. Acesso em 24.11.2025. 

VATICAN NEWS. Papa, COP30: “Se vocês querem cultivar a paz, cuidem da Criação”. 07 

novembro 2025. Disponível em:  https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2025-11/papa-

cop30-querem-cultivar-paz-cuidem-criacao.html. Acesso em 24.11.2025. 

SANTA SÉ. Mensagem De Sua Santidade Papa Leão XIV 

para o X Dia Mundial de Oração Pelo Cuidado Da Criação 2025 Mensagem De Sua 

Santidade Papa Leão XIV para o X Dia Mundial de Oração Pelo Cuidado da Criação 2025. 

Disponível em: https://www.vatican.va/content/leo-

xiv/pt/messages/creation/documents/20250630-messaggio-giornata-curacreato.html. Acesso 

em: 20.11.2025.  

SCHWAB, Klaus; MALLERET, Thierry. Covid 19: o Grande Reset. Tradução Rafael 

Godinho. Campinas: Editorial, 2023. 

SCHWAB, Klaus. A Quarta Revolução Cultural. Tradução Daniel Moreira Miranda. São 

Paulo:Edipro,2016. 

 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                        84 

5 - LAICIDADE E EMANCIPAÇÃO NA PERSPECTIVA DE RUI 

BARBOSA: interfaces entre educação, liberdade religiosa e projetos de 

modernidade no Brasil pré-Republicano e resistências 
 

Maria Catarina Rocha Oliveira de Carvalho*  

 

RESUMO 

Esta comunicação analisa a defesa da laicidade elaborada por Rui Barbosa nos seus discursos 

anteriores à Proclamação da República, situando-a no contexto das disputas políticas, 

educacionais e religiosas do final do século XIX. Parte-se da seguinte questão: em que medida 

a concepção liberal de laicidade defendida por Rui Barbosa contribuiu para um projeto 

modernizador emancipatório e, simultaneamente, reproduziu limites excludentes diante da 

pluralidade religiosa, cultural e epistêmica existente no Brasil do período? A partir de pesquisa 

documental e abordagem histórico-discursiva, examina-se como o jurista articulou liberdade de 

consciência, separação entre Igreja e Estado e escolarização pública laica como fundamentos 

para a ordem republicana emergente. Em diálogo crítico com formulações de José Martí e 

Manoel Bomfim, investiga-se como diferentes projetos latino-americanos de modernidade 

buscaram articular liberdade, educação e emancipação frente aos desafios da herança colonial, 

do racismo estrutural e das desigualdades sociais. Evidenciam-se continuidades e tensões entre 

o ideário liberal republicano e propostas alternativas de construção nacional na América Latina, 

contribuindo para reflexões sobre laicidade, justiça social e formação democrática no contexto 

latino-americano. 

Palavras-chave: Rui Barbosa; José Martí; Manoel Bomfim; Laicidade; República; 

Modernidade latino-americana. 

 

ABSTRACT 

This paper analyzes Rui Barbosa's defense of secularism in his speeches prior to the 

Proclamation of the Republic, situating it within the context of the political, educational, and 

religious disputes of the late 19th century. It begins with the following question: to what extent 

did Rui Barbosa's liberal conception of secularism contribute to an emancipatory modernization 

project while simultaneously reproducing exclusionary limitations in the face of the religious, 

cultural, and epistemic plurality existing in Brazil during that period? Using documentary 

research and a historical-discursive approach, it examines how the jurist articulated freedom of 

conscience, separation of Church and State, and secular public schooling as foundations for the 

emerging republican order. In critical dialogue with the formulations of José Martí and Manoel 

Bomfim, it investigates how different Latin American projects of modernity sought to articulate 

freedom, education, and emancipation in the face of the challenges of colonial legacy, structural 

racism, and social inequalities. Continuities and tensions emerge between liberal republican 

ideals and alternative proposals for nation-building in Latin America, contributing to reflections 

on secularism, social justice, and democratic formation in the Latin American context. 

Keywords: Rui Barbosa; José Martí; Manoel Bomfim; Secularism; Republic; Latin American 

Modernity. 

 

 
* Doutoranda em andamento em Ciências da Religião pela PUC – Minas. Advogada e Psicóloga. e-mail: 

catarina@pucpcaldas.br.  



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       85 

Introdução 

 

Rui Barbosa foi sem dúvida um dos articuladores mais influentes na defesa da laicidade 

no Brasil. Os debates sobre a separação entre igreja e Estado antecederam a Proclamação da 

República no Brasil. Em vários discursos políticos e jurídicos pronunciados por Rui, a temática 

sobre a laicidade do país estava presente. A defesa da laicidade compreendia a neutralidade 

estatal diante da religião e era apresentada como condição sine qua non para uma ordem 

institucional moderna e compatível com os valores do constitucionalismo do século XIX. 

Todavia,  o projeto emancipatório em vários aspectos coexistiu com limites significativos 

levando-se em conta a pluralidade religiosa, a população indígena e os afrodescendentes com 

tradições populares marginalizadas. 

Rui Barbosa buscava instituir uma educação pública laica no Brasil. A questão é até que 

ponto essa defesa da laicidade contribuiu para um projeto emancipatório para a educação do 

país no final do século XIX. 

A presente análise dialoga com José Martí e Manoel Bonfim, que enfatizavam na mesma 

época, um projeto com alternativas críticas ao liberalismo oligárquico e às estruturas coloniais 

persistentes em toda América Latina. 

 

1. Rui Barbosa e a Reforma do Ensino no Brasil 

 

O Século XIX foi o período  em que o Brasil se preocupou com a instrução pública e 

despertando, por conseguinte o interesse de Rui Barbosa pela criação de um sistema nacional 

de ensino. 

Aponta Lourenço Filho 

 

Sem que tivesse sido educador de oficio Rui Barbosa devia dedicar aos assuntos 

pedagógicos alguns anos de intensa atividade. Poucos foram eles, é certo. Mas os 

bastantes para que lhe marcassem com brilho o início da carreira parlamentar e lhe 

inscrevessem o nome de forma indelével entre os de nossos maiores pedagogistas. 

(Lourenço Filho,2001, p.75). 

Rui Barbosa redigiu os Pareceres Sobre a Educação nos anos de 1881 e 1883. O Decreto 

no. 7247 de 19 de abril de 1879, assinado por Carlos Leo^ncio de Carvalho previa a reforma 

do ensino primário, secundários e superiores, foi entregue ao exame da comissão de Instrução 

Pública cujos membros eram, Rui Barbosa, relator, Thomaz do Bonfim Spindola e Ulisses 

Vianna. Tais  pareceres foram completos em todos os sentidos especialmente com as 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       86 

especificações das matérias que os compunham. 

Rui considerava a educação como um problema integral de cultura, examinando-a tanto 

pelos aspectos mais simples, quanto por outros de complexa análise de feição política e moral. 

Só assim seria um processo social, inteligível e suscetível de ordenação racional e prática. 

Na introdução do Parecer do Ensino Primário, quando faz a Estatística do Ensino 

popular,  Rui critica o ensino primário vigente no Brasil de então e escreve: 

 
Mas a verdade – e a vossa comissão quer ser muito explicita a seu respeito, desagrade 

a quem desagradar – é que o ensino público está à orla do limite possível a uma nação 

que se presume livre e civilizada; é que há decadência, em vez de progresso; é que 

somos um povo de analfabetos, e que a massa deles, se decresce, é numa proporção 

desesperadoramente lenta; é que a instrução acadêmica está infinitamente longe do 

nível cientifico desta idade; é que a instrução secundária oferece ao ensino superior 

uma mocidade cada vez menos preparada para o receber; é que a instrução popular, 

na corte como nas províncias, não passam de um desideratum; É que há sobeja matéria 

para nos enchermos de vergonha, e empregarmos heroicos esforços por uma 

reabilitação, em bem da qual, se não fizermos deixar em dúvida a nossa capacidade 

mental ou os nossos brios, cumpre não recuar ante sacrifício nenhum;(Barbosa, 1883, 

X Tomo, I p. 8). 

Desse modo,  Rui apresenta a situação deplorável da educação de então que exigia 

remodelação urgente. Destacou a responsabilidade do Estado com a instrução pública por meio 

da qual a escola era condição de progresso. 

Rui preconizava que a formação da inteligência popular por meio da instrução escolar 

era fundamental para a reconstituição do caráter nacional. Ele colocava a educação como fator 

de desenvolvimento, como a alavanca capaz de modernizar o país. (Machado, 1999, p. 105). 

Em seu parecer,  Rui Barbosa tratou da instrução moral, com muito desvelo, pois  para 

ele a cultura moral humana era deveras importante, ele entendia que a influência “melhoradora” 

“prosperadora” e “civilizadora” da instrução popular dependia do cultivo moral. (Cecchetti, 

2016, p.134). 

 
Nos pareceres sobre a educação, Rui Barbosa apresentou a educação como um 

poderoso agente transformador, que estava intimamente relacionado à cidadania e ao 

trabalho; porém no conjunto, percebe-se que a educação ocupou apenas parte de sua 

preocupação. Com a mesma energia com que declarou no parlamento que a instrução 

pública era questão de vida ou morte para o país, dedicou-se também a outros projetos 

que estavam intimamente relacionados; à reforma eleitoral, à lei do sexagenário à 

reforma monetária. Para defendê-los, na Câmara do Deputados, todos os argumentos 

eram válidos. (Machado, 1999, p.147). 

Quanto ao ensino religioso, este  não fazia parte do programa do Parecer de Rui Barbosa, 

apesar de estar previsto no Decreto.7247 de 19 de abril de 1879. Rui defendia a liberdade de 

ensino em toda sua plenitude, assim o Estado não devia estar atrelado a nenhum dogma, daí 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       87 

decorre a necessidade da separação entre o Estado e a Igreja para que se pudesse ter uma escola 

leiga, nesse sentido estaria o caráter de neutralidade da escola. 

Rui Barbosa preconizava que: 

 
O Estado não deve ensinar a religião, pelo mesmo motivo por que não pode ensinar a 

irreligião. São razões de moralidade. razões de direito, razões de competência natural 

as que se opõem a que ele abra a escola profissional de incredulidade, ou assuma a 

cadeira de propaganda religiosa. (Barbosa, 1883, X Tomo X, I, 334) 

Todavia a separação do Estado e Igreja só ocorreu com a queda do império e a 

proclamação da República, quando foi decretado a laicidade no país, durante o governo provisório 

através do decreto 119-A,  posteriormente incorporado na Constituição República dos Estados 

Unidos do Brasil de 1891. 

Quanto à educação laica Cecchetti aponta 

 

Nas formulações de Rui Barbosa, o ensino leigo previa a exclusão do Ensino Religioso 

dos programas de Ensino, mas sem a pretensão de substituí-lo por posições de 

conotação irreligiosa ou ateias. (...) Nesse sentido, a concepção de ensino leigo de 

Barbosa não tendia para o favorecimento do agnosticismo, do ateísmo ou da irreligião, 

antes buscava assegurar a liberdade de consciência e crença no programa geral das 

aulas, reconhecendo a diversidade religiosa a ponto de permitir a oferta de ensino 

confessional aos interessados de diferentes credos no próprio espaço escolar. 

(Cecchetti, 2016, P. 288). 

No entanto, como aponta Machado, os pareceres sobre educação, como tantos outros 

projetos de instrução pública no final do império não chegaram a ser discutidos na câmara dos 

deputados, em virtude de outras questões cadentes que abalavam o país como a questão servil, 

e emancipação do sexagenário que tomaram lugar das questões educacionais.(Machado, 

1999,p.15). 

Rui preconizava que a formação da inteligência popular por meio da instrução escolar 

era fundamental para a reconstituição do caráter nacional. Colocava a educação como fator de 

desenvolvimento, a alavanca capaz de modernizar o país. Rui Barbosa se empenhava num 

projeto de modernização. “Rui Barbosa estava sempre com os olhos voltados para a Europa e 

Estados Unidos e mostrava-se entusiasmadíssimo com o desenvolvimento dos mesmos”. 

(Machado, 1999, p.34). 

Sob a influência de Rui Barbosa, na segunda metade do século XIX intensificou-se o 

debate sobre a organização do trabalho assalariado no Brasil e a necessidade de modernização 

de produção. 

Portanto, o que se visava na época era a industrialização e o desenvolvimento do país, é 

fato, mas com vista ao modelo europeu e estado-unidense. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       88 

2. Interfaces com José Martí e Manoel Bomfim 

 

Não se pode negar que o pensamento de Rui dialoga com outros projetos latino- 

americanos na modernidade. 

Manoel Bonfim nasceu em 1868, em Aracaju, no nordeste  brasileiro. Manoel Bomfim 

formou-se médico, viveu no Rio de Janeiro, passando um período em  Sorbonne , onde estudou 

Psicologia experimental. A partir daí iniciou sua obra “AMÉRICA LATINA: males de origem, 

desenvolvendo a tese denominada  “Parasitismo Social”. Ao aprofundar sua tese Manoel 

Bomfim destaca:   

 

O Estado era parasita dos colonos, a Igreja parasita direta dos colonos, e parasita do 

Estado. Com a nobreza sucedia a mesma coisa: ou parasitava sobre o trabalho escravo, 

nas colônias, ou parasitava nas sinecuras e pensões. A burguesia parasitava nos 

monopólios, no tráfico dos negros, no comércio privilegiado. A plebe parasitava nos 

adros das igrejas ou nos pátios dos fidalgos (Bomfim, 1993, p. 108-109). 

Manoel Bomfim, denunciava o racismo estrutural e a superação da herança colonial 

como obstáculos à construção de uma sociedade justa. Desse modo: 

 

Bomfim enfatizava a necessidade da instrução popular, assinalava que a instrução 

popular é vital para a construção de uma sociedade democrática e consciente de seus 

deveres e direitos, a educação deve ser leiga -cientifica, afastando dogmas religiosos 

que limitam o pensamento crítico. (Bomfim, 2008, p.120). 

Ainda sobre a construção do modelo idealizado por Bomfim, Streck aduz: 

 

A educação proposta por Bomfim teria que ser pública a partir da própria realidade do 

povo. Condenava as receitas prontas e teses importadas da Europa e dos Estados 

Unidos. Para tanto, se fazia necessário uma profunda mudança na maneira de pensar, 

bem como resolver as condições estruturais que impediam uma nova tomada de 

consciência para ele não era na ignorância que as pessoas se constituíam como seres 

humanos, mas no exercício da liberdade. (Streck, 2010 p. 169). 

José Martí nasceu na cidade de Havana no dia 28 de janeiro de 1853, filho de pais 

espanhóis. Viveu numa época em que se estabeleciam as repúblicas latino-americanas, e Cuba 

ainda lutava pela sua independência da Espanha. 

Martí envolveu-se desde muito jovem com o movimento de independência de Cuba e, 

por esse motivo, fazia parte de um movimento chamado “guerra dos 10 anos”. Foi condenado 

e ficou preso realizando trabalho forçado nas pedreiras de extração de cal em Havana. 

Posteriormente foi exilado para a Espanha onde completou seus estudos em filosofia e letras 

em Direito Civil. (Streck, 2010, p. 135) 

Martí lutava por uma educação enraizada na América, inaugurando assim um 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       89 

pensamento que após um século se tornaria um axioma básico da educação popular, ou seja, a 

educação deve partir da realidade cultural e social do povo e capacitá-lo a compreender e 

transformar a realidade. Ele defendia a criação de escola itinerante como forma de combater e 

remediar a ignorância camponesa. (Streck, 2010, p.141). 

A educação, segundo José Martí implica em depositar em cada homem toda obra 

humana que o antecedeu , fazendo com que “cada homem o resumo do mundo vivente, até o 

dia em que vive: é polo em nível de seu tempo para que flutue sobre ele e não o deixar debaixo 

de seu tempo, como que não poderá sair a flutuar; é preparar o homem para a vida “(Streck, 

2010, p. 142). 

Martí denunciava a adoção cega de modelos políticos europeus ou norte-americanos, 

que muitas vezes não correspondem as realidades latino-americanas. Reduzir o desprezo pelas 

culturas autóctones e promover o progresso por meio da integração e respeito a todas etnias e 

culturas presente na América Latina, simboliza a proposta de  Martí . O mesmo pensador propõe 

uma identidade própria para os países da América Latina, baseada em suas realidades 

históricas culturais e sociais. 

A união entre os povos latinos-americanos para enfrentar desafios comuns e resistir às 

influências externas,serviu como mecanismo de defesa em face da imposição de modelos 

estrangeiros. Nesse sentido, a educação emerge omo instrumento crucial para o 

desenvolvimento e libertação dos povos. 

A educação precisa ir onde vai a vida. Não seria adequado que a educação ocupe o único 

tempo de preparação que tem o homem, em não o reparar. “A educação precisa dar os meios de 

resolver os problemas que a vida venha representar. Os grandes problemas humanos são: a 

conservação da existência e a conquista dos meios de faze-la grata e pacífica” (Martí, 2001, v. 

22, p. 308). 

O desenvolvimento so pensamento crítico-ético de Marti é enfatizado da seguinte forma 

por Fornet-Betancourt: 

 

A obra Martiniana aparece como exercício de um pensamento crítico-ético quer não 

repete nem aplica determinada filosofia, pois ele mesmo é o exercício vivo de filosofia 

porque faz o que sempre fez, e o que sempre fará, quem recria a filosofia a partir se 

suas circunstâncias a saber, pensar a realidade e responsabilizar-se por ela. (Fornet-

Betancourt, 1998, p.107). 

Do mesmo modo Grellert completa: 

 

Martí acreditava que a educação deveria capacitar os sujeitos a não apenas entenderem 

o mundo em que vivem, mas também a transformá-lo. Ele propunha uma educação 

que integrasse a sabedoria popular e o conhecimento acadêmico, que fosse 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       90 

culturalmente relevante e que promovesse a unidade e a resistência cultural latino- 

americana. Para Martí, o objetivo final da educação era a emancipação – tanto do 

indivíduo quanto da sociedade – das forças opressivas, sejam elas coloniais, imperiais 

ou sociais (Grellert, 2024, p.201). 

O pensamento de José Martí, está inserido na realidade social e cultural e dessa forma 

se realiza, mas é envolvido diretamente com a transformação dessa mesma realidade. 

 

Conclusão 

 

A análise da perspectiva do projeto educacional de Rui Barbosa evidencia seu potencial 

emancipatório. Do ponto de vista da laicidade, não se pode negar que a liberdade de 

consciência, a separação da Igreja e Estado e a educação laica, foram pontos importantes na 

construção republicana. 

Entretanto, essa concepção liberal não enfrentou plenamente os desafios da pluralidade 

cultural e religiosidade do Brasil. O diálogo com a proposição de José Martí e Manoel Bomfim 

ampliam a reflexão sobre projetos de modernidade latino-americana, destacando a importância 

de integrar a laicidade, justiça social e formação democrática. Desta forma, seguindo as 

proposições de inclusão social e combate às formas de opressão coloniais e imperiais, José 

Martí e Manuel Bomfim enfatizam cada vez mais a necessidade do debate da 

interculturalidade na América Latina. 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

BARBOSA, Rui – Reforma do Ensino Primário e várias instituições da instrução pública. 

Obras Completas de Rui Barbosa, Vol. X Tomo, I - Ministério da Educação e Saúde. 1883 

disponível em: https://repositorio.ufsc.br/handle/123456789/168784 acesso em 25.11.2025. 

BARBOSA, Rui. 1849-1923. Pensamento e ação de Rui Barbosa/Organização e seleção de 

textos pela fundação Casa Rui Barbosa. Brasília. Senado Federal, Conselho 

editorial. Disponível em: 

https://www2.senado.leg.br/bdsf/bitstream/handle/id/606094/Pensamento_acao_Rui_Barbosa. 

pdf acesso em 01.12.2025. 

BARBOSA, Rui. Discursos parlamentares. Rio de Janeiro: Disponível em 

https://dspace.mj.gov.br/handle/1/8667 

BOMFIM, Manoel. A AMERICA LATINA: males de origem. Centro Edelsrtein de Pesquisas 

Sociais. www.centroedelstein.ogr.br .Rio de Janeiro 2008 acesso em 30.11.2025 

BOMFIM, Manoel. A América Latina: males de origem. Rio de Janeiro: Topbooks, 1993. 

https://www2.senado.leg.br/bdsf/bitstream/handle/id/606094/Pensamento_acao_Rui_Barbosa.pdf%20acesso%20em%2001.12.2025
http://www.centroedelstein.ogr.br/


 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       91 

CECCHETTI, Élcio. A laicização do Ensino no Brasil (1889-1934). Tese de doutorado. 

Universidade Federal de Santa Catarina. 2016 disponível em: 

https://repositorio.ufsc.br/handle/123456789/172171 Acesso em 06.12.2015 

FORNET-BETANCOURT, Raúl. Aproximaciones a José Martí. Escuela Insternacional de 

Filosofía Instercultural. Aachen, 1998. 

GRELLERT, Ana Paula. O inédito viável em José Martí: diálogos na perspectiva de 

Nuestra América. Tese (Doutorado) Programa de Pós-Graduação em Educação, Faculdade 

de Educação, Universidade Federal de Pelotas, 2024. Pelotas, 2024. Disponível em: 

https://guaiaca.ufpel.edu.br/bitstream/handle/prefix/14638/Tese%20Ana%20Paula%20Greller 

t.pdf?sequence=1&isAllowed=y acesso em 06.12.2025 

LOUREÇO FILHO, Manoel Bergstrom. A Pedagogia de Rui Barbosa. 4ª. Ed. Revista 

ampliada Brasília -DF- INEP/MEC. 2001 disponível em 

https://download.inep.gov.br/publicacoes/diversas/historia_da_educacao/a_pedagogia_de_rui_b

arbosa.pdf  Acesso em 01.12.2025 

MACHADO, Maria Cristina Gomes. O projeto de Rui Barbosa: e o papel da educação na 

modernização da sociedade. tese (doutorado)- Universidade Estadual de Campinas. Faculdade 

de Educação. 1999.disponivel em: https://repositorio.unicamp.br/acervo/detalhe/185879 

acesso em 02.12.2025 

MARTÍ, José. NUESTRA AMERICA. Siendo director general de Publicaciones José Dávalos 

se termino la impression de Nuestra América, en los talleres de Polymasters de México, S. A. 

el dia 19 de noviembre de 1978. Se tiraron 10.000 ejemplares. 

SANTOS, Lucas Machado dos. José Martí e os Estados Unidos: a interpretação histórica 

da sociedade norte-americana nas crônicas do cubano José Marti (1853-1895) Tese de 

doutorado – PUC do Rio de Janeiro, Departamento de História, 2018. Disponível em: 

https://www.maxwell.vrac.puc-rio.br/35924/35924.PDF . Acesso em 06.12.2025. 

STRECK, Danilo R., Fontes da Pedagogia latino-americana: uma antologia. Belo horizonte: 

Autêntica Editora. 2010. 

 

https://guaiaca.ufpel.edu.br/bitstream/handle/prefix/14638/Tese%20Ana%20Paula%20Grellert.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://download.inep.gov.br/publicacoes/diversas/historia_da_educacao/a_pedagogia_de_rui_barbosa.pdf
https://download.inep.gov.br/publicacoes/diversas/historia_da_educacao/a_pedagogia_de_rui_barbosa.pdf
https://repositorio.unicamp.br/acervo/detalhe/185879%20acesso%20em%2002.12.2025
http://www.maxwell.vrac.puc-rio.br/35924/35924.PDF


 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                        92 

6 - DESAFIOS ECOLÓGICOS PARA A EDUCAÇÃO NUM CONTEXTO 

CAPITALISTA E DE EXTREMA DIREITA: contribuições decoloniais e 

interculturais 
 

Paulo Agostinho Nogueira Baptista*  

 

RESUMO 

A Organização das Nações Unidas – ONU, através do seu Secretário Geral, reconheceu que 

dificilmente os países conseguirão manter a meta de não deixar que a temperatura global fique 

em até 1,5 graus celsius. As consequências serão desastrosas. A própria ONU publicou 17 

Objetivos do Desenvolvimento Sustentável - ODS, em 2015, com 169 metas para erradicar a 

pobreza, proteger o planeta e garantir a prosperidade para todos até o ano de 2030. O Brasil 

criou o 18o. objetivo – Igualdade étnico-racial – com 135 indicadores. Nesse contexto, de uma 

sociedade capitalista irresponsável, governada em muitos países pela extrema-direita, como os 

EUA, nação mais rica, que saiu de todos os acordos climáticos, e é a mais militarizada do 

mundo, o objetivo desta Comunicação é refletir e discutir sobre esse sério problema ambiental. 

Mas não pode esquecer de outros desafios ecológicos como das mudanças climáticas, dos ODS, 

bem como dos problemas sociais e culturais. E o campo educacional é importante espaço 

formativo para que se garanta a consciência do cuidado de nossa Casa Comum, a justiça social 

e o futuro das próximas gerações. A América Latina e o Caribe têm um conjunto de pensadores 

comprometidos com a libertação, a partir da crítica decolonial e intercultural, que podem 

orientar essas perspectivas libertadoras e transformadoras. A pesquisa utiliza metodologia 

qualitativa, a partir de bases bibliográficas e documentais. Os resultados mostram que o trabalho 

interdisciplinar e transdisciplinar, por exemplo, do componente curricular Ensino Religioso, 

pode oferecer significativa contribuição educativa, a partir de uma pedagogia libertadora, 

participativa e intercultural. 

Palavras-chave: Ecologia integral; Interculturalidade; Decolonialidade; Ensino Religioso; 

Pedagogia libertadora; ODS. 

 

ABSTRACT 

The United Nations – UN, through its Secretary-General, has acknowledged that countries will 

find it difficult to maintain the goal of not allowing the global temperature to increase up to 1.5 

degrees Celsius. The consequences will be disastrous. The UN itself published 17 Sustainable 

Development Goals (SDGs) in 2015, with 169 goals to eradicate poverty, protect the planet, 

and ensure prosperity for all by 2030. Brazil created the 18th goal – Ethnic-racial equality – 

with 135 indicators. In this context of an irresponsible capitalist society, governed in many 

countries by the far-right, such as the USA, the richest nation, which has withdrawn from all 

climate agreements and is the most militarized in the world, the objective of this 

Communication is to reflect on and discuss this serious environmental problem. But it cannot 

forget other ecological challenges such as climate change, the SDGs, as well as social and 

cultural problems. And the educational field is an important formative space to ensure 

awareness of the care for our Common Home, social justice, and the future of the next 

 
* Doutor e mestre em Ciência da Religião (UFJF), Especialista em Filosofia da Religião (PUC Minas), Bacharel 

em Teologia (PUC Minas), Licenciado em Filosofia (UFJF) e pós-doutor em Demografia (CEDEPLAR/UFMG). 

Lider do Grupo de Pesquisa REDECLID. País de origem: Brasil. E-mail: pagostin@gmail.com. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       93 

generations. Latin America and the Caribbean have a group of thinkers committed to liberation, 

based on decolonial and intercultural critique, who can guide these liberating and 

transformative perspectives. The research uses a qualitative methodology, based on 

bibliographic and documentary sources. The results show that interdisciplinary and 

transdisciplinary work, for example, in the Religious Education curriculum component, can 

offer a significant educational contribution, based on a liberating, participatory, and 

intercultural pedagogy. 

Keywords: Integral ecology; Interculturality; Decoloniality; Religious education; Liberating 

pedagogy; SDGs. 

 

Introdução  

O mundo vive sério risco ambiental. Essa preocupação já estava presente em 1972, 

quando o Clube de Roma encomendou um Relatório – Os Limites do Crescimento – que 

mostrava os problemas e as consequências de um crescimento sem controle, ao lado do 

crescimento populacional e suas mazelas. Mais de 50 anos depois a situação piorou: guerras, 

fome, desmatamento, espécies em extinção, aquecimento global, aumento no nível dos oceanos 

e de sua temperatura, furações, ciclones, secas e chuvas fora de controle etc.  

Em sua história, a humanidade alcançou a cifra de 4 bilhões de pessoas em 1974. Em 

cinquenta anos (2025), mais que dobramos essa realidade. Hoje somos 8,2 bilhões de pessoas. 

Não há condições de manter essa realidade com o que se produz de lixo, degradando terras, 

com o uso irresponsável da água, especialmente pelas empresas, como a mineração.    

A Organização das Nações Unidas – ONU, especialmente com o evento da COP 30, 

realizado em novembro de 2025 em Belém, Brasil, tentou um acordo com os países para a 

redução do uso de combustíveis fósseis, sem sucesso. Através do seu Secretário Geral, 

reconheceu que dificilmente os países conseguirão manter a meta de não deixar que a 

temperatura global fique em até 1,5 graus. Já ultrapassamos essa meta. As consequências serão 

desastrosas.  

A própria ONU publicou 17 Objetivos do Desenvolvimento Sustentável - ODS, em 

2015, com 169 metas para erradicar a pobreza, proteger o planeta e garantir a prosperidade para 

todos até o ano de 2030. O Brasil criou o 18o. objetivo – Igualdade étnico-racial – com 135 

indicadores. O problema é que os grandes responsáveis pela crise ambiental, como os EUA, 

não apoiaram e não apoiam esse cuidado com o planeta, e nem se fizeram presentes na COP 

30, abandonando todas as agências sobre clima e ecologia.   

Nesse contexto, de uma sociedade capitalista irresponsável, governada em muitos países 

pela extrema-direita, como os EUA, nação mais rica, que saiu de todos os acordos climáticos, 

e é a mais militarizada do mundo, o objetivo desta Comunicação é refletir e discutir sobre esse 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       94 

sério problema ambiental, assim como os outros desafios ecológicos como das mudanças 

climáticas, bem como dos problemas sociais.  

Acreditamos que o campo educacional é importante espaço formativo para que se 

garanta a consciência do cuidado de nossa Casa Comum, a justiça social e o futuro das próximas 

gerações. A América Latina e o Caribe têm um conjunto de pensadores comprometidos com a 

libertação, a partir da crítica decolonial e intercultural, que podem orientar essas perspectivas 

libertadoras e transformadoras.  

A pesquisa para essa Comunicação utiliza metodologia qualitativa, a partir de bases 

bibliográficas e documentais. Os resultados mostram que o trabalho interdisciplinar e 

transdisciplinar, por exemplo, do componente curricular Ensino Religioso, pode oferecer 

significativa contribuição educativa, a partir de uma pedagogia libertadora, participativa e 

intercultural.  

Pretende-se inicialmente apresentar alguns dados da realidade social e ambiental. A 

seguir, discute-se sobre alguns horizontes críticos que oferecem perspectivas de saída para essa 

crise. Finalmente, busca-se responder à questão: como a Educação e o Ensino Religioso podem 

contribuir para formar cidadãos críticos, ativos e mobilizados para um outro mundo possível, 

justo e cuidador de todas e todos.  

 

1. A realidade social e ambiental brasileira 

 

A preocupação com a condição do planeta não é tão antiga. Há mais de 250 anos, em 

14 de setembro de 1769, nascia Alexander von Humboldt, um naturalista, que pode ser 

chamado, ao lado de outras figuras fundamentais na defesa da natureza, como Francisco de 

Assis, de um verdadeiro ambientalista e ecologista. Ele antecipou questões como a interferência 

humana na natureza, no desmatamento, produzindo efeitos no clima. Destacou a importância 

das matas para a conservação da umidade, da retenção das águas, na manutenção dos 

mananciais, seu efeito resfriador e contra a erosão do solo, e o assoreamento dos rios, que gera 

sérios problemas para as espécies aquáticas e as demais, tudo isso com sérios riscos para as 

gerações futuras (Mesquita, 2017).  

O Brasil tem 851 milhões de hectares. As áreas urbanas representam 4% do nosso 

território. As florestas e cerrados ocupam 63%. As terras produtivas são 32%, ou seja, um terço 

pode ter aproveitamento agrícola. Os números são impressionantes. Desse um terço, 72% da 

área é dedicada às pastagens, em grande parte degradada, e só 25% para a agricultura. Mas 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       95 

olhando mais de perto, as pastagens e mais da metade da área agricultável (55%) são utilizadas 

para alimentação animal, ou seja, 28% do território nacional. A “população” de animais supera 

a humana: temos quase 238,2 milhões de bovinos (2024), mais 44,4 milhões de suínos (2022) 

e quase 1,6 bilhão (2024), segundo dados do Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 

(IBGE) e da pesquisa Produção da Pecuária Municipal (Uol, 2025). E grande parte dessa 

produção não é para a alimentação humana dos brasileiros, mas para exportação. Por isso, o 

agronegócio é um campo muito disputado politicamente, pois tem se destacado no PIB, como 

em 2017, quando sua participação foi de 23,5%. Hoje, essa participação chega da quase 30% 

(29,4%). Sua força política é enorme, com uma bancada considerável, e “mais bem organizada” 

de 210 deputados (41%), segundo o jornal O Estadão em 2018. (Uol, 2018). Hoje, essa bancada 

conta com 353 parlamentares, sendo 304 deputados e 49 senadores (G1, 2025), praticamente 

60% do Congresso Nacional. E 4.013 proprietários de terra devem, segundo a OXFAM e a 

Procuradoria-geral da Fazenda Nacional e do Incra, em 2018, quase 1 trilhão de reais ou 22 

“petrolhões”, uma dívida maior que o PIB de 26 estados (Contraf Brasil, 2018).   

A lógica produtivista é maior do que tudo. O Brasil é o primeiro produtor e exportador 

mundial de Açúcar, Café e Suco de Laranja, e é o primeiro exportador mundial de Carne bovina 

e de frango, e de grão de Soja, sendo o 2º. exportador de Farelo de Soja, Óleo de Soja e Algodão, 

e o 3º. de Milho. Essa riqueza produzida não beneficia a população brasileira, mas os grandes 

produtores, cada vez mais mecanizados e utilizando-se de inúmeros produtos nocivos, os 

agrotóxicos, para aumentar a produtividade. A dinâmica funciona assim: “a cana empurra a soja 

para o norte, a soja empurra a pecuária e a pecuária desmata o cerrado e a floresta”, conforme 

afirma Thomas Brieu (2017), O Estado do Mato Grosso é um exemplo claro desse processo. 

Está em primeiro lugar na renda com o agronegócio (R$82 bilhões), tendo o maior rebanho 

bovino e sendo o maior produtor de grãos (63 milhões de toneladas), segundo o Ministério da 

Agricultura, Pecuária e Abastecimento (2019).    

Não se percebe mais hoje, como há alguns anos, a importância da agricultura familiar, 

sua forma cuidadora do ambiente, uma “ecologia dos pobres” (Alier, 1997), os benefícios 

sociais e econômicos que produz. Se tomarmos o total de proprietários de terra no país, que 

possuem mais de 1.000 hectares, eles representam 0,91%, mas ocupam 45% do território 

nacional, em agricultura, gado e plantação de florestas. Uma das maiores concentrações de terra 

do mundo. Por outro lado, os proprietários de terra com estabelecimentos com menos de 10 

hectares são cerca de 47% do total das propriedades, mas ocupam menos de 2,3% da área rural 

total. Portanto, a maioria das propriedades têm até 1 módulo rural (minifúndio), ou são 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       96 

pequenas propriedades, até 4 módulos, propriedade familiares. E se isso já não fosse, por si só, 

escandaloso, temos que 70% dos alimentos que abastem nossos lares veem desses 2,3% da 

terra. (Agência Brasil, 2016).  

Justamente essas trabalhadoras e trabalhadores do campo, que lutam para produzir o 

alimento de nossas mesas, que fazem parte do Programa Nacional da Agricultura Familiar – 

PRONAF, tiveram em maio de 2019 um corte dos financiamentos em mais de 800 milhões de 

reais, sem falar de outros 6 bilhões de reais, dos anunciados 30 bilhões para a safra 2018/2019. 

Com o novo governo, essa realidade começou a melhorar.  

No governo Temer, em 2017, houve um recorde em 13 anos: 450 tipos de agrotóxicos 

foram liberados. E os últimos dados de análise sobre alimentos é referente a 2015. Segundo a 

Deutsche Welle (Weiss, 2019), cerca de 30% dos agrotóxicos usados no Brasil (são próximos 

de 500), não são autorizados na Europa. De acordo com o Instituto Nacional do Câncer – INCA, 

cada pessoa no país ingere, “em média, cinco litros de pesticidas por ano, devido aos vestígios 

nos alimentos”. Enquanto na Europa se lança um quilo de agrotóxico por hectare, no sul do 

Brasil isso chega a 12 a 16 quilos. Enquanto no primeiro mundo se tolera 0,05 miligrama de 

glifosato por quilo, o mais usado, no Brasil aceita-se 10 miligramas, ou seja, “mais de 200 

vezes”. Além das doenças, esse processo destrói as terras, pois os herbicidas ficam no solo, não 

são decompostos e atingem as águas e os lençóis freáticos. Estudos mostram que não há doses 

seguras (O Estadão, 2019). Uma metanálise, a partir de 300 estudos, publicada no 

Interdisciplinary Toxicology em 2013, observou-se que o glifosato, presente no herbicida 

Roundup, além de ser cancerígeno, é responsável por uma epidemia de doença celíaca, 

causando a intolerância ao glúten.  

Apesar dos avanços conquistados nos dois anos e meio do Governo Lula (2022 a 2025), 

a desigualdade ainda é enorme. O 1% mais rico da população ganha aproximadamente 32 vezes 

mais do que os outros 50%. Só agora se aprovou a isenção do Imposto de Renda para quem 

ganha até R$5.000,00. Os super ricos continuam sem pagar imposto sobre sua renda, 

predominantemente os dividendos, e isso desde 1994.  

Houve melhorias significativas nos dados ambientais: redução do desmatamento, das 

queimadas, combate ao garimpo ilegal, retomada da fiscalização ambiental etc. Mas quase 

2.000 municípios correm sérios riscos de eventos climáticos extremos, como os que 

aconteceram em 2024 no Rio Grande do Sul. A rede de esgoto não atinge quase 30% da 

população. E 45% do esgoto produzido não recebe nenhum tratamento, o que gera graves 

problemas de contaminação dos fluxos de água, muitos deles que abastecem a população.  



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       97 

E o Brasil tem ainda outros sérios problemas: em 2022 o país era o quarto pior do mundo 

em reciclagem e o nono em emissão de gases do efeito estufa. No Índice de Desempenho 

Ambiental, o Brasil ficou em 81º. lugar. (G1, 2022). 

 

2. Horizontes teórico-práticos para pensar uma saída ambiental 

 

Em 2015, um líder religioso produziu um documento que, pela primeira vez, de forma 

mais incisiva colocava na pauta mundial a questão ecológica: a Carta Encíclica Laudato Sí, do 

Papa Francisco.  

Redigida na linha que ficou consagrada na América Latina e Caribe pela Teologia da 

Libertação, através do método Ver-Julgar-Agir, o Papa Francisco mostra de início uma análise 

da realidade e responsabiliza o ser humano por isso.  

Esse documento tem seis capítulos. Começa mostrando “O que está acontecendo com 

a nossa casa”. Trata da poluição, das mudanças climáticas, da questão da água, da 

biodiversidade em risco, da degradação social e da qualidade da vida humana, da desigualdade 

na qual o mundo vive e da “fraqueza das reações”. Essa é a parte do VER. A seguir reflete 

teologicamente sobre a Criação, a visão que a fé cristã e Jesus nos oferece, a comunhão 

universal e a destinação comum dos bens. Podemos chamar esse segundo capítulo de JULGAR.  

Papa Francisco volta ao VER, no 3º capítulo, mostrando a raiz humana da crise 

ecológica que vivemos: a tecnologia, a globalização do paradigma tecnocrático da razão 

instrumental, o antropocentrismo excludente. E, diante disso, propõe uma Ecologia Integral. E 

o faz de modo interdisciplinar: ecologia ambiental, econômica, social, cultural, e 

acrescentaríamos a mental. Uma ecologia “da vida cotidiana”, que tem por base o “princípio do 

bem comum” e a “justiça intergeracional”.  

Finalmente, Francisco aponta caminhos, o AGIR para mudar essa trágica perspectiva 

que a humanidade está vivendo: a necessidade do diálogo na política internacional, nas políticas 

nacionais e locais, nas decisões fundamentais, na economia, e o diálogo entre as religiões e 

tradições religiosas.  

A parte final deste documento de 2015 tem um cunho espiritual e educacional: 

“Educação e espiritualidade ecológicas”.  Propugna um por um novo estilo de vida, verdadeira 

“conversão ecológica”, que é preciso “educar para a aliança entre a humanidade e o ambiente”. 

E nos questiona:   

 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       98 

Que tipo de mundo queremos deixar a quem vai suceder-nos, às crianças que estão a 

crescer? Esta pergunta não toca apenas o meio ambiente de maneira isolada, porque 

não se pode pôr a questão de forma fragmentária. [...] referimo-nos sobretudo à sua 

orientação geral, ao seu sentido, aos seus valores. (Francisco, 2015, n. 160). 

Papa Francisco não ficou só nessa pauta fundamental que é a crise ambiental. Já 

começou seu pontificado em 2013 indo a Lampedusa, se solidarizando com os migrantes 

sociais, econômicos e ambientais, denunciando as condições de vida e os riscos de milhares de 

pessoas que fogem da África e de outros países em conflito. Ainda colocou na agenda mundial, 

na ausência de algum líder que pudesse fazer alguma coisa, a questão de uma nova economia e 

da educação. Por isso, foi odiado tanto dentro quanto fora da Igreja.  

Além dessa referência que Francisco nos oferece, temos outro aporte importante: a 

interculturalidade. De forma bem sintetizada, a interculturalidade significa relações simétricas 

e horizontais entre todas as culturas, diálogo que produz mútuo enriquecimento, conforme 

Estermann (2010, p. 33): “relaciones simétricas y horizontales entre dos ou más culturas, a fin 

de enriquecerse mutuamente e contribuir a maior plenitude humana”. Haveria uma 

“culturalidad de ideas, teorias, actitudes, valores y formas de vida” (Estermann, 2010, p. 35). E 

entre formas de se compreender os sentidos da vida, a educação e a libertação.  

O objetivo fundamental da interculturalidade é “’humanización’ del mundo (no en el 

sentido del antropocentrismo) y la vida plena para todos y todas, incluindo a la Naturaleza, es 

decir: recuperar al ser humano en su lugar y dignidad que le correponde” (Estermann, 2010, p. 

45). E a crise ecológica exige uma nova “humanização”, a superação do antropocentrismo e do 

“antropoceno”. Mas também de todas as colonialidades: do poder, do saber, das condições e 

possibilidades humanas (colonialidade do ser) e da natureza (Baptista, 2015). 

Para Catherine Walsh, a “interculturalidade é um paradigma ‘outro’, que questiona e 

modifica a colonialidade do poder, enquanto, ao mesmo tempo, torna visível a diferença 

colonial [...] oferece um caminho para se pensar a partir da diferença e através da 

descolonização e da construção e constituição de uma sociedade radicalmente distinta (Walsh, 

2019, p. 27). Esse processo deve atingir todos os espaços. Também para Fidel Tubino, deve-se 

“inculturalizar” todos os espaços: “Inculturalizar la ciudadanía implica no solo derechos 

especiales de grupo sino también e, sobre todo, descolonizar los espacios públicos para hacerlos 

inclusivos de la diversidade” (Tubino, 2015, p. 21). E deve ser uma interculturalidade crítica, 

não funcional, pois a funcional só reconheceria na educação as assimetrias, buscando promover 

a inclusão, mas que não questionaria as estruturas de poder e os processos sociopolíticos e 

educacionais opressivos. E não podemos deixar de fora a colonização da natureza, da qual 

estamos colhendo frutos amargos. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       99 

3. O Ensino Religioso e a Educação libertadora e intercultural 

 

Os processos de construção de sentidos da vida, que o Ensino Religioso busca refletir, 

são coletivos e envolvem a dinâmica dialogal, mesmo que os projetos de vida sejam pessoais. 

Se eles são produzidos numa coletividade, se são refletidos e discutidos criticamente, oferecem 

horizontes para os educandos. Com isso, as chances de se enfrentar e se confrontar os modelos 

que a sociedade capitalista busca implantar nas mentes e corações de crianças, adolescentes e 

jovens são maiores e mais fundamentadas. Pode-se superar os reducionismos racionalistas, que 

não integram e não concebem a razão como forma de vida compartilhada, que não separa razão, 

emoção e espiritualidade.  

Paulo Freire nos ensinou, desde o seu primeiro livro – Educação como prática da 

liberdade (1967), que a educação se dá no diálogo, de forma livre, entre sujeitos, como 

expressão amorosa. Essa é a forma de superar a tendência da “pedagogia do oprimido” (Freire, 

1981), pois o oprimido, o colonizado teme e tem receio da mudança e do novo, numa cultura 

histórica de repressão e colonização.   

Nessa busca constante pelos sentidos da vida, sejam eles quais forem, o processo 

educativo deve contribuir para a percepção de que é na relação com o outro que o ser humano 

busca compreender a si mesmo. No diálogo, no diálogo intercultural.  

A educação e o Ensino Religioso, de modo particular, ocupam um papel significativo 

nessa dinâmica formativa e na trajetória do educando na construção de um projeto de vida que 

vise a plenitude de sua existência, o que é impossível sem a aquisição de habilidades, hábitos, 

concepções favoráveis a isso. E os educadores têm como tarefa capacitar o educando para a 

melhoria da qualidade de sua existência, tendo como pressuposto o desenvolvimento de suas 

potencialidades naturais, entre as quais, para quem crê, a religiosa, e para que não tem fé uma 

infinidade de sentidos de qualidade. E isso não é possível sem ternura, sem amorosidade, sem 

prazer, curiosidade, sem respeito e escuta mútua, sem parceria para o conhecer e o viver de 

forma libertada. 

O diálogo intercultural não é algo simples e fácil. Dialogar, interculturalmente, sobre o 

sentido da vida, como dimensão do objeto do Ensino Religioso, no horizonte do “conhecimento 

religioso”, é grande desafio hermenêutico. Significa aceitar e compreender as “razões dos 

outros” (Salas Astrais, 2017, p. 19). E o processo de diálogo não se refere apenas à dinâmica 

de comunicação, de troca de palavras (Buber) ou de informação. Só posso dialogar com a 

suposição da compreensão, da capacidade hermenêutica de compreender o outro. E isso só 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       100 

acontece se mobilizo “os poderes subjetivos de simpatia para entender uma pessoa como uma 

pessoa que é também sujeito” (Morin, 2002, p. 12-13). Se já vivi na minha experiência o 

sofrimento, consigo compreender o sofrimento de alguém. Não terei a mesma experiência, mas 

posso compreendê-la. 

O diálogo se dá pela palavra e por outras expressões do corpo (“O corpo fala”, famoso 

livro de Pierre Weil e Roland Tompakow, 1986) na interconexão com o outro, o diferente. E 

Freire (1989) nos ensina que nossa compreensão e interpretação do mundo não começam na 

leitura da palavra, mas na leitura do mundo, ou como dizia Husserl (2012), pelo “mundo da 

vida”.   

O processo educacional, ainda mais no Ensino Religioso, que trata questões sensíveis, 

arraigadas, “sagradas”, deve ter isso em conta. Exige boa preparação docente, compreensão das 

etapas psicopedagógicas, bem como as estratégias para, a partir do educando, como centro 

fundamental da dinâmica educacional, “tirar de dentro”, “fazer ecoar” a subjetividade e 

provocar o diálogo e sua atitude. Não pode ser imposição curricular ou da visão do docente.  

Por isso, a atitude dialogal é fundamental e esperada da formação do seu egresso.  

A interculturalidade é uma categoria básica para a formação esperada, tanto do educador 

quanto do educando do ER. Os cinco princípios da interculturalidade (Estermann, 2010, p. 35-

46) devem estar presentes na dinâmica educativa: educar a partir da “hermenêutica da suspeita”, 

de forma crítica. Educador e educando devem analisar a realidade sempre nessa perspectiva, 

ainda mais num contexto de manipulação político-ideológica-midiática. Diante da pluralidade 

da cultura brasileira, é necessário desenvolver a “consciência da própria culturalidade”. Isso 

envolve uma atitude de abertura e de diálogo, a capacidade de perceber que ela está sempre em 

construção, em processo, consciente que há uma “invenção da tradição” (Hobsbawn; Ranger, 

1997).  

A partir daí, a educação, em seu desenvolvimento, cria a percepção e a “sensibilidade 

por assimetrias entre culturas”. Dialogar prevê o reconhecimento das diferenças e o respeito 

por elas. Mas isso não basta, não pode fazer sucumbir o “desejo de interpelar” e de luta pela 

transformação. Como formação crítica, devemos sempre estar interpelando, questionando, 

inclusive, a própria cultura. Por fim, todo o processo de educação no ER deve levar à 

“consciência que nenhuma cultura é perfeita”, nenhum sentido é perfeito, melhor e único. Desta 

forma, é importante a humildade, o fim da arrogância cultural” e “monocultural”, a prepotência, 

questões presentes na sociedade atual.   



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       101 

Devemos olhar criticamente para a formação que as Ciências da Religião promovem e 

têm promovido. Não se pode, numa perspectiva crítico-científica, “sacralizar as origens das 

tradições culturais e religiosas”. Elas devem ser consideradas a partir de seus contextos. 

Também não se pode “converter as tradições, que são próprias, num itinerário estabelecido”. 

Isso cega a possibilidade de descobrir ou desvelar outros aspectos do fenômeno. Há uma ampla 

gama de “zonas de influência” das culturas, se influenciando mutuamente, ainda mais num 

contexto global. É preciso “dilatar” essa compreensão.  

As Ciências da Religião e o processo formativo do ER devem questionar, ou “decantar” 

as identidades. Essa reflexão sobre as identidades tem tomado grande espaço no contexto da 

cultura e da política. O pesquisador tem sua identidade, suas posições prévias e deve ser 

consciente disso e informar essa realidade na sua metodologia. Da mesma forma, o educador 

de ER tem sua identidade, seja pedagógica, religiosa ou não, política, e outras, e deve ser 

consciente disso, de forma a não esconder, escamotear ou “fingir” uma neutralidade. Da mesma 

forma, os docentes não podem se valer desse espaço de poder para impor sua visão de mundo, 

manipulando dados, resultados e o processo de ensino e de aprendizagem, ainda mais que 

trabalha como questões essenciais: os sentidos e projetos de vida.  

A cultura, a ciência e a educação não são estáticas, por isso deve-se deixar a “realidade 

falar”, se manifestar, o fenômeno aparecer, seja a realidade religiosa, sejam os educandos, e 

não colocar “fôrmas” prévias que limitam a compreensão do real, ou que não deixam que os 

educandos se manifestem. No caso da docência do ER, o processo é construído a partir dos 

educandos, não do currículo. Da mesma forma, dialogar, seja na pesquisa ou na docência, não 

pode querer reduzir a realidade a aspectos comuns: a realidade e os humanos são diversos e 

muitas perspectivas são “inconciliáveis”. Educar é uma aventura que podemos saber até como 

começa, mas não seu fim, não é possível delimitar um fim preciso.  

 

Conclusão 

 

A Encíclica do Papa Francisco coloca como eixos que precisamos continuar discutindo: 

“a relação entre os pobres e a fragilidade do planeta”, que “tudo está interligado”, por isso faz 

forte crítica ao “ao paradigma moderno e à razão instrumental e sua tecnologia”, chamando a 

sociedade a “pensar outra forma de economia e de desenvolvimento e de progresso”. É uma 

dura crítica à sociedade capitalista e aos seus governantes. Mostra o “valor de cada criatura e o 

sentido humano da ecologia” e propõe que haja um “debate sincero/honesto” e que se assumam 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       102 

as “responsabilidades das políticas internacionais e locais”, o que deve produzir outra cultura e 

“a proposta de um novo estilo de vida”. (Francisco, 2015). 

Como cidadãos devemos lutar para que esses movimentos e essas formas alternativas 

de pensar e agir em relação à situação socioambiental ganhem visibilidade e sejam perspectivas 

e horizontes de esperança para as comunidades eco humanas. E recuperar os fundamentos da 

esperança das religiões é um caminho importante. 

Como pesquisadores, espera-se que, diante do quadro atual e das previsões alarmantes, 

nossa produção acadêmica, seja nos projetos de pesquisa e de extensão, mas também nas 

atividades de ensino, contribuam para a consciência ecológica, uma ecologia de saberes, com 

diz Boaventura de Souza Santos (2009, p. 467), de modo que nossas universidades cumpram 

seu papel pedagógico na construção de uma sociedade justa socioambientalmente, cuidadora 

da casa comum de todos os seres e espécies.  

O Ensino Religioso é espaço e tempo de formação da cidadania, pois parte de uma 

concepção antropológica integral, que pensa o ser humano em sua diversidade de dimensões, e 

almeja que os/as educandos/as construam com qualidade seus projetos de vida, a partir dos 

valores preconizados pela BNCC e outros currículos como o CRMG.  

Nas normativas curriculares e nas diretrizes das Ciências da Religião, o Ensino 

Religioso assume uma identidade intercultural, ética e cidadã. Essa abordagem amplia o seu 

campo de atuação ao integrar temas como sentidos da vida, convivência, diversidade cultural e 

religiosa, alteridade, projetos de vida e desafios sociopolíticos que afetam crianças, 

adolescentes e jovens. Ao articular os fundamentos freirianos da emancipação, da libertação e 

superação de toda educação colonizadora, ao lado da epistemologia das Ciências da Religião 

junto com as Ciências da Educação, e os princípios da interculturalidade crítica, o componente 

ER consolida-se como espaço formativo que reconhece a complexidade humana e busca 

promover condições para uma educação comprometida com dignidade, pluralidade e justiça 

social. 

Como afirmou Francisco, na Laudato Si, “Se tivermos presente a complexidade da crise 

ecológica e as suas múltiplas causas, deveremos reconhecer que as soluções não podem vir 

duma única maneira de interpretar e transformar a realidade. É necessário recorrer também às 

diversas riquezas culturais dos povos, à arte e à poesia, à vida interior e à espiritualidade.” 

(Francisco, 2015, n. 63). A Educação e o ER cumprem aí papel fundamental.  

 

 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       103 

REFERÊNCIAS 

 

AGÊNCIA BRASIL. EBC. Menos de 1% das propriedades agrícolas detém quase metade da 

área rural no país. AgenciaBrasil. EBC, 2016. Disponível em: 

https://agenciabrasil.ebc.com.br/geral/noticia/2016-11/menos-de-1-das-propriedades-

agricolas-detem-quase-metade-da-area-rural. Acesso em: 21 nov. 2025. 

ALIER, Juan Martinez. O ecologismo dos pobres. Raega – O Espaço Geográfico em 

Análise, v. 1, dez. 1997. Disponível em: 

https://revistas.ufpr.br/raega/article/view/17910/11685. Acesso em: 21 nov. 2025. 

BAPTISTA, Paulo Agostinho Nogueira. Pensamento Decolonial, Teologias Pós-Coloniais e 

Teologia Da Libertação. Perspectiva Teológica, Belo Horizonte, v. 48, n. 3, p. 491, 2016. 

DOI: 10.20911/21768757v48n3p491/2016. Disponível em: 

https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/perspectiva/article/view/3700. Acesso em: 30 

nov. 2025. 

BRASIL. Ministério da Agricultura, Pecuária e Abastecimento. Agropecuária Brasileira em 

números. 22 fev. 2019. Disponível em: http://www.agricultura.gov.br/assuntos/politica-

agricola/agropecuaria-brasileira-em-numeros. Acesso em: 21 nov. 2025. 

BRIEU, Thomas. Como são usadas as terras no Brasil? Do!t Brasil. Disponível em: 

http://comunicacaoprodutiva.com.br/socioambiental/uso-das-terras-no-brasil/. Acesso em: 21 

nov. 2025. 

CONTRAF BRASIL. Proprietários de terra devem quase R$ 1 trilhão à União. 

Procuradoria-Geral da Fazenda Nacional e Incra, 2018. Disponível em: 

https://contrafbrasil.org.br/noticias/proprietarios-de-terra-devem-quase-r-1-trilhao-a-uniao-

f81d/#:~:text=Propriet%C3%A1rios%20de%20terra%20devem%20quase%20R$%201%20tri

lh%C3%A3o%20%C3%A0%20Uni%C3%A3o. Acesso em: 28 nov. 2025. 

ESTERMANN, Josef. Interculralidad: vivir la diversidad. La Paz, ISEAT, 2010. 

FRANCISCO, Papa. Carta Encíclia Laudato Sí. Sobre o cuidado da casa comum. Roma, 24 

maio 2015. Disponível em: 

http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-

francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html. Acesso em: 21 nov. 2025. 

FREIRE, Paulo. A importância do ato de ler: em três artigos que se completam. São Paulo: 

Autores Associados: Cortez, 1989. 

FREIRE, Paulo. Educação como prática da liberdade: São Paulo: Paz e Terra, 1967. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 9 ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1981. [1968]. 

G1. Apenas 6% da bancada do agro no Congresso é de esquerda — especialistas veem 'erro 

estratégico' do governo Lula. GloboNews, 06 jun. 2025. Disponível em: 

https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/06/08/apenas-6percent-da-bancada-do-agro-no-

http://www.agricultura.gov.br/assuntos/politica-agricola/agropecuaria-brasileira-em-numeros
http://www.agricultura.gov.br/assuntos/politica-agricola/agropecuaria-brasileira-em-numeros


 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       104 

congresso-e-de-esquerda-especialistas-veem-erro-estrategico-do-governo-lula.ghtml. Acesso 

em: 28 nov. 2025. 

G1. Brasil fica em 81° lugar no Índice de Desempenho Ambiental. Jornal Nacional, 01 jun. 

2022. Disponível em: https://g1.globo.com/jornal-nacional/noticia/2022/06/01/brasil-fica-em-

81-lugar-no-indice-de-desempenho-ambiental.ghtml. Acesso em: 28 nov. 2025. 

HOBSBAWS, Eric; RANGER, Terence, (Org.). A invenção das tradições. 6. Ed. Rio de 

Janeiro: Paz e Terra, 1997. 

HUSSERL, Edmund. A crise das ciências europeias e a fenomenologia transcendental: uma 

introdução à filosofia fenomenológica. Tradução de Diogo Ferrer. 1. ed. Rio de Janeiro: Forense 

Universitária, 2012. [1936]. 

MESQUITA, João Lara. Humboldt: a fascinante história do primeiro ambientalista. O 

Estadão, Mar sem fim. São Paulo, 24 nov. 2017. Disponível em: https://marsemfim.com.br/a-

invencao-da-natureza/. Acesso em: 28 nov. 2025. 

MORIN, Edgar. As duas globalizações: complexidade e comunicação, uma pedagogia do 

presente. 2. ed. Porto Alegre: EDIPUCRS/SULINA, 2002. 

O ESTADÃO. Pesquisa indica que não há dose segura de agrotóxico. O Estadão, Rio de 

Janeiro, 04 ago. 2019. Disponível em: https://noticias.uol.com.br/meio-ambiente/ultimas-

noticias/ag-estado/2019/08/04/pesquisa-indica-que-nao-ha-dose-segura-de-agrotoxico.htm. 

Acesso em: 28 nov. 2025. 

PiB AGROD – Disponível em: https://www.cepea.esalq.usp.br/br/pib-do-agronegocio-

brasileiro.aspx. Acesso em: 28 nov. 2025. 

SALAS ASTRAIN, Ricardo. Problemas y perspectivas del diálogo intercultural como una 

filosofia y teologia prácticas. Actas Teológicas – Universid Católica de Temuco, Temuco, v. 

22, p. 17-39, dec. 2017. 

SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, Maria Paula (Org.). Epistemologias do sul. 

Coimbra: Edições Almedina, 2009.  

TUBINO, Fidel. La interculturalidad em cuestión. Lima: Pontifícia Universidad Católica del 

Peru, 2015. 

UOL. Agronegócio tem a bancada mais bem organizada do Congresso. Estadão, 28 jul 2018. 

Disponível em: https://noticias.uol.com.br/ultimas-noticias/agencia-

estado/2018/07/29/agronegocio-tem-a-bancada-mais-bem-organizada-do-

congresso.htm?cmpid=copiaecola. Acesso em: 28 nov. 2025. 

UOL. IBGE: rebanho bovino é de 238,2 milhões de cabeças em 2024 e cai 0,2% ante 2023. 

Estadão, 18 set. 2025. Disponível em: https://noticias.uol.com.br/ultimas-noticias/agencia-

estado/2025/09/18/ibge-rebanho-bovino-e-de-2382-milhoes-de-cabecas-em-2024-e-cai-02-

ante-2023.htm?cmpid=copiaecola. Acesso em: 28 nov. 2025. 

https://noticias.uol.com.br/meio-ambiente/ultimas-noticias/ag-estado/2019/08/04/pesquisa-indica-que-nao-ha-dose-segura-de-agrotoxico.htm
https://noticias.uol.com.br/meio-ambiente/ultimas-noticias/ag-estado/2019/08/04/pesquisa-indica-que-nao-ha-dose-segura-de-agrotoxico.htm


 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       105 

WALSH, Catherine. Interculturalidade e decolonialidade do poder, um pensamento e 

posicionamento “outro” a partir da diferença colonial. Revista Eletrônica de Direito da 

Universidade Federal de Pelotas, Pelotas, v. 5, n. 1, p. 6-39, jan./jul. 2019. 

WEIL, Pierre Gilles; TOMPAKOW, Roland. O corpo fala: a linguagem silenciosa da 

comunicação não-verbal. São Paulo: Vozes, 1986.  

WEISS, Sandra. Há um ciclo de envenenamento por agrotóxicos entre Brasil e Europa. 

Deutsche Welle – DW - Made for minds. Meio ambiente, 02 jul 2019. Disponível em:  

https://www.dw.com/pt-br/h%C3%A1-um-ciclo-de-envenenamento-por-agrot%C3%B3xicos-

entre-brasil-e-europa/a-49435294. Acesso em: 28 nov. 2025. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                        106 

 

 

 

 

 

 

 

 

FT 3 – Religiões, ética e epistemologia numa perspectiva 

intercultural 

 
 

Ementa: Este fórum temático busca debater o problema da interculturalidade relacionando-o 

com questões éticas e epistemológicas inerentes a diferentes tradições religiosas e ao seu estudo, 

sobretudo formas de crer e de ser religiosas comumente relegadas ao esquecimento e à 

invisibilidade, violentadas, oprimidas e negligenciadas.  

 

Coordenador – Prof. Dr. Fabiano Victor de Oliveira Campos 

 

 

 

 

 

Comunicações Apresentadas no FT 3 

 
  



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                        107 

1 - A INVISIBILIDADE DA POESIA NEGRA: epistemicídio e 

transcendência em Elisa Lucinda. 
 

Thalis Wender Rosa Pereira*  

RESUMO 

Este trabalho reflete sobre a invisibilidade do sagrado em produções literárias de mulheres 

negras, tomando como eixo a poesia de Elisa Lucinda. Partindo de um levantamento do estado 

da arte em bases de dados acadêmicos, observou-se que, apesar da presença de estudos que 

articulam poesia, subjetividade e religião, há um descompasso na visibilidade atribuída a 

autoras negras quando o tema é transcendência, simbolismo, sagrado, ou quaisquer outros 

assuntos que vão além da questão da raça. Pensando sobre a interculturalidade, tendo como 

lente teórica a crítica de Lélia Gonzalez e pelo conceito de epistemicídio aprofundado por Sueli 

Carneiro, o estudo problematiza como as obras de poetas negras são frequentemente capturadas 

quase exclusivamente pela chave racial, enquanto o tratamento conferido a poetas brancos 

contempla uma pluralidade de dimensões existenciais, espirituais, filosóficas e estéticas. No 

percurso metodológico, realizou-se um estado da arte com análise quantitativa e qualitativa das 

ocorrências, categorizando temas e ausências. Ao discutir o sagrado simbólico presente na obra 

de Elisa Lucinda, busca-se evidenciar modos pelos quais sua poesia convoca transcendências 

éticas, afetivas e espirituais, usualmente negligenciadas pela crítica. O texto articula, ainda, 

poesia, psicanálise e epistemologia para situar como uma visão mais ampla, sensível e não 

racializante da experiência religiosa pode emergir a partir da palavra poética negra. 

Palavras-chave: Elisa Lucinda; Epistemicídio; Interculturalidade; Sagrado; Poesia negra; 

Transcendência. 

ABSTRACT 

This work reflects on the invisibility of the sacred in literary productions by Black women, 

taking the poetry of Elisa Lucinda as its central axis. Based on a survey of the state of the art in 

academic databases, it was observed that, despite the presence of studies that articulate poetry, 

subjectivity, and religion, there is a mismatch in the visibility attributed to Black women authors 

when the theme is transcendence, symbolism, the sacred, or any other subject that goes beyond 

the issue of race. Thinking through interculturality, using as theoretical lens the critique of Lélia 

Gonzalez and the concept of epistemicide developed by Sueli Carneiro, the study problematizes 

how the works of Black women poets are often captured almost exclusively through the racial 

key, while the treatment granted to white poets encompasses a plurality of existential, spiritual, 

philosophical, and aesthetic dimensions. In the methodological process, a state-of-the-art 

review was conducted with quantitative and qualitative analysis of occurrences, categorizing 

themes and absences. By discussing the symbolic sacred present in the work of Elisa Lucinda, 

the study seeks to highlight the ways through which her poetry summons ethical, affective, and 

spiritual transcendences, usually neglected by literary criticism. The text also articulates poetry, 

psychoanalysis, and epistemology to situate how a broader, more sensitive, and non-racializing 

view of religious experience may emerge from Black poetic language. 

Keywords: Elisa Lucinda; Epistemicide; Interculturality; Sacred; Black poetry; 

Transcendence. 

 

 

 
* Graduado em Psicologia pela PUC Minas. Mestrado em andamento no PPGCR PUC Minas. E-mail: 

thaliswrp1@gmail.com. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       108 

Introdução 

 

Ao iniciar um levantamento sistemático sobre estudos que articulam escrita poética, 

transcendência e experiência religiosa, chamou atenção o contraste entre a visibilidade de 

autores brancos e a quase ausência de leituras que tratam a escrita de mulheres negras para além 

do eixo racial. A pesquisa realizada em bancos de dados acadêmicos mostrou um contraste 

recorrente: autores brancos aparecem em centenas e até milhares de publicações das mais 

variadas metodologias e focos de pesquisa ao passo que, autoras negras só emergem nos 

registros quando o tema é racismo, violência, políticas identitárias. Quando os descritores são 

“poesia e transcendência”, “poesia e sagrado”, “experiência religiosa e literatura”, o nome de 

Elisa Lucinda praticamente desaparece. 

Essa diferença assimétrica é revelada de forma quantitativa, e para além disso, mostra 

quando pensamos em epistemologias quais corpos podem ser reconhecidos como produtores 

de literatura, e ainda mais específico, de experiência espiritual e quais continuam circunscritos 

a temas que a academia julga “adequados” a eles. O debate sobre a presença do sagrado na 

literatura brasileira tem se desenvolvido na direção de leituras plurais, entretanto sua recepção 

crítica ainda carrega marcas profundas de uma hierarquização histórica dos saberes e do que é 

considerado literatura, como afirma Sueli Carneiro (2005) ao pensar o epistemicídio. 

É nesse horizonte que a poesia de Elisa Lucinda se torna um caso paradigmático. Sua 

escrita convoca um sagrado cotidiano, feito de ética, corpo e palavra. Ainda assim, raramente 

aparece nas pesquisas acadêmicas como objeto legítimo de reflexão sobre o cotidiano, 

transcendência, cura, simbolismo, etc. A ausência de produções acadêmicas com escritoras 

negras, aqui, produz um silêncio significativo. Como lembra Sueli Carneiro, 

 

Para além da anulação e desqualificação do conhecimento dos povos subjugados, o 

epistemicídio implica um processo persistente de produção da indigência cultural: 

pela negação ao acesso à educação, sobretudo a de qualidade; pela produção da 

inferiorização intelectual; pelos diferentes mecanismos de deslegitimação do negro 

como portador e produtor de conhecimento e pelo rebaixamento da sua capacidade 

cognitiva; pela carência material e/ou pelo comprometimento da sua autoestima pelos 

processos de discriminação correntes no processo educativo. Isto porque não é 

possível desqualificar as formas de conhecimento dos povos dominados sem 

desqualificá-los também, individual e coletivamente, como sujeitos cognoscentes. E, 

ao fazê-lo, destitui-lhe a razão, a condição para alcançar o conhecimento considerado 

legítimo ou legitimado. Por isso o epistemicídio fere de morte a racionalidade do 

subjugado, sequestrando a própria capacidade de aprender. É uma forma de sequestro 

da razão em duplo sentido: pela negação da racionalidade do Outro ou pela 

assimilação cultural que, em outros casos, lhe é imposta. (Carneiro, 2005, p. 97). 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       109 

Neste sentido, o epistemicídio atua não apenas apagando produções negras, mas 

restringindo suas possibilidades de pesquisas. Neste trabalho, busca-se provocar esse campo 

epistemológico perguntando: o que acontece quando a poesia negra fala do sagrado e não é 

ouvida como tal? E, mais especificamente, que mundo podemos vislumbrar quando ouvimos 

Elisa Lucinda para além do marcador racial sem apagá-lo, mas também sem reduzi-la somente 

a ele? 

Aqui se evidencia o que Gonzalez chama de lógica da infantilização do negro: “temos 

sido falados, infantilizados (infans é aquele que não tem fala própria)” (Gonzalez, 2020, p. 77). 

No campo acadêmico, o que é possível refletir é que esse mecanismo se atualiza sob a forma 

de uma leitura que não reconhece mulheres negras como produtoras de metafísica, ética ou 

espiritualidade através da sua poesia e arte. 

Essa constatação revela um desafio epistemológico fundamental para a produção de 

ciência como um todo e refletimos dentro das Ciências da Religião sobre quem pode produzir 

sagrado. Quem pode ser lido como portador de transcendência. E, principalmente: como a 

academia decide, mesmo sem dizer, que certas autoras “cabem” em alguns temas e não em 

outros? 

Nesse horizonte, torna-se fundamental compreender a análise aqui proposta à luz da 

interculturalidade, tal como formulada por Raúl Fornet-Betancourt (2019). O autor afirma que 

a interculturalidade é decisiva para reconhecer a ambivalência constitutiva do “religioso”, na 

medida em que toda experiência religiosa nasce de culturas humanas historicamente situadas, 

mutáveis e constantemente envolvidas em processos de readaptação com seus vizinhos, com 

seus mundos e com as histórias que os atravessam. Assim, a interculturalidade aparece como 

método e como atitude ética: ela rompe a presunção de um centro epistêmico único e convoca 

o pensamento a traduzir, ouvir e deslocar-se diante do outro. Aplicada ao campo das Ciências 

da Religião, essa perspectiva evidencia que a produção de sentido, de transcendência e de 

sagrado é sempre plural e relacional. Desse modo, ler a poesia de Elisa Lucinda como produtora 

de experiência religiosa exige justamente esse gesto intercultural. Reconhecer que o sagrado 

não emerge apenas de tradições legitimadas, mas também de vozes e poéticas historicamente 

marginalizadas, que reconfiguram o sentido do religioso ao afirmarem novas formas de 

linguagem, sensibilidade e transcendência. 

A presente comunicação se apoia em uma pesquisa do tipo “estado da arte”, entendida 

na perspectiva de Ferreira (2002) como um estudo de natureza bibliográfica e inventariante, 

cujo objetivo é mapear e analisar criticamente a produção acadêmica em determinado campo 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       110 

do conhecimento. Como aponta a autora, pesquisas desse tipo buscam identificar quais temas 

têm sido privilegiados, silenciados ou reiterados ao longo do tempo, evidenciando tanto 

recorrências quanto lacunas estruturais presentes nos diferentes bancos de dados e repositórios 

institucionais (Ferreira, 2002). 

Nesse sentido, foi realizado um levantamento sistemático em bases de dados acadêmicas 

(Google Acadêmico, SciELO e repositórios de Programas de Pós-Graduação) utilizando 

combinações de descritores relacionados a poesia, sagrado, transcendência, autoria negra e 

Elisa Lucinda. Considerando-se as limitações apontadas por Ferreira acerca do uso de catálogos 

e resumos tais como heterogeneidade editorial, cortes, simplificações e divergências entre 

resumos e textos integrais, assumiu-se o risco interpretativo próprio desse método, 

compreendendo que as ausências encontradas também constituem dados relevantes para 

análise. Assim, mais do que mapear apenas o que foi produzido, buscou-se evidenciar o que 

não tem sido tematizado, especialmente no que diz respeito ao sagrado na poesia negra 

contemporânea. A análise combinou procedimentos quantitativos (contabilização das 

ocorrências) e qualitativos (categorização temática), permitindo identificar padrões de 

visibilidade e apagamento que atravessam a recepção acadêmica de autoras negras. 

 

1 A potência religiosa da palavra poética negra 

 

Para tensionar essa invisibilidade, o texto parte de dois poemas de Elisa Lucinda. O 

primeiro, Mulata Exportação, aborda a violência estrutural do olhar colonial, expondo a 

erotização e o folclorização do corpo negro. Mas é no modo como o poema termina, chamando 

o branco à responsabilidade ética e histórica que emerge um tipo de movimento raro: o que 

desloca, convoca e exige uma transformação do outro. Ao convocar em seus versos: “Olha aqui 

meu senhor: eu me lembro da senzala e tu te lembras da Casa-Grande e vamos juntos escrever 

sinceramente outra história?” (Lucinda, 2010, p. 184) trata-se de uma transcendência ética e 

concreta, não abstrata. 

A crítica de Lucinda não é apenas social; é também espiritual, porque convoca a verdade 

e a reparação como lugares de encontro. Há, nesse movimento, algo semelhante àquilo que 

Dolto diria sobre a palavra capaz de fecundar sentidos e instaurar vínculos simbólicos: “tudo é 

linguagem, e que a linguagem, em palavras, é o que há de mais germinativo, mais fecundante, 

no coração e na simbólica do ser humano.” (Dolto, 2018, p. 20). A poesia de Lucinda opera 

exatamente nesse ponto em que o simbólico atravessa e busca reorganizar modos de existir. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       111 

O segundo poema, Credo, manifesta de modo explícito a dimensão do sagrado na escrita 

da autora: “porque sou humano e creio no divino da palavra, pra mim é um oráculo a poesia!” 

(Lucinda, 2020, p. 152). Aqui, palavra, corpo e transcendência se entrelaçam. A poesia é tarô, 

búzios, dicionário, conselho e liturgia. É mediação simbólica. É aquilo que opera uma forma de 

relação com o real. 

Ao aproximar Dolto, Carneiro e Lucinda, emergem três níveis de leitura: primeiro que 

a palavra pode servir como passagem simbólica. Dolto aponta que a linguagem “é o que há de 

mais germinativo, mais fecundante” na constituição do sujeito, possibilitando elaboração de 

angústias e laços para além do tempo (Dolto, 2018, p. 20). Em segunda instância, a palavra 

como tomada de voz contra o silenciamento histórico. Sueli Carneiro reflete sobre a 

deslegitimação do negro como um ser humano também portador de conhecimento e produtor 

denunciando séculos de apagamento cognitivo. Essa deslegitimação tem como efeito o 

rebaixamento de sua capacidade cognitiva tanto a nível individual quanto coletivo (Carneiro, 

2023). Em terceiro lugar, a palavra como lugar de experiência espiritual e ética. A poetisa Elisa 

Lucinda descreve que crê nas palavras e a palavra na poesia serve à ela como oráculo, búzios e 

revelação (Lucinda, 2018). Além disso, escreve também com frequência, sobre os efeitos dessa 

escrita como materialidade da crença. 

Nesse cruzamento, compreender a poesia de Elisa Lucinda como espaço de 

transcendência não é uma metáfora: é reconhecer que sua escrita produz movimento. Como 

lembra a etimologia de transcender, trans-ascendere, trata-se de atravessar e elevar-se. Para 

além do marcador racial, o que emerge é uma experiência humana e religiosa da palavra. 

 

Considerações finais 

 

As ausências reveladas pelo estado da arte não são apenas lacunas bibliográficas; são 

sintomas de uma estrutura epistêmica que ainda determina quem pode ser reconhecido como 

produtor de transcendência, quem pode ser lido como sujeito de metafísica e quem permanece 

confinado à repetição do sofrimento racial. Tal padrão confirma, com precisão inquietante, o 

diagnóstico de Sueli Carneiro sobre o epistemicídio como dispositivo que “desqualifica 

individual e coletivamente o negro como sujeito cognoscente” (Carneiro, 2023, p. 83). O 

apagamento do sagrado na poesia de mulheres negras não é acaso: é efeito histórico de um olhar 

que reduz certas existências ao que a branquitude julga serem seus temas “autorizados”. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       112 

Ao tensionar essa lógica, esta comunicação buscou deslocar o eixo de leitura e 

reinscrever Elisa Lucinda no campo mais amplo das experiências simbólicas e espirituais da 

palavra. Seus versos exibem uma potência de um mundo que não cabe nos limites da 

racialização. Quando escreve “creio no divino da palavra”, a autora reivindica para si aquilo 

que o regime epistêmico historicamente negou aos corpos negros: a faculdade de produzir 

literatura, arte, de instaurar mediações simbólicas, de elaborar transcendências. Nesse gesto, 

sua poesia desobedece. E ao desobedecer, reencanta o espaço do humano.  

É aqui que a perspectiva intercultural se torna decisiva. Como lembra Fornet-

Betancourt, toda cultura e, por extensão, toda experiência religiosa, existe em permanente 

processo de adaptação, troca e tradução com seus “vizinhos” e com sua própria história. Nesse 

sentido, reconhecer a poesia negra como lugar legítimo de elaboração espiritual não é uma 

concessão: é uma exigência ética e epistemológica. O diálogo intercultural pressupõe, antes de 

tudo, que se restitua voz àqueles que foram sistematicamente falados, como nomeou Lélia 

Gonzalez. Ouvir Lucinda a partir de sua pluralidade e não apenas de sua ferida, é um exercício 

de justiça epistêmica. 

Este estudo não esgota o tema; ao contrário, abre caminhos. Sugere-se, como 

continuidade, a ampliação das pesquisas que tratam do sagrado na produção poética de 

mulheres negras; o desenvolvimento de metodologias que reconheçam a palavra literária como 

fonte legítima de experiência religiosa; e a necessidade de incorporar ferramentas de análise 

decolonial no campo das Ciências da Religião. Há vastos mundos ainda não lidos na poesia 

negra. E, como toda transcendência, eles exigem coragem para ver e mudar o que antes parecia 

natural. 

No limite, o que este trabalho buscou mostrar é simples e, ao mesmo tempo, radical: 

quando uma mulher negra escreve o sagrado, ela desafia séculos de silenciamento e cria, pela 

palavra, aquilo que Dolto chamaria de vínculo fecundante, ou seja, uma passagem simbólica 

capaz de reorganizar o sentido e transformar o mundo. Elisa Lucinda, ao encarnar esse gesto, 

reabre o horizonte: convida-nos a escutar não apenas o grito, mas o oráculo. E talvez seja 

justamente aí que reside sua transcendência. 

 

REFERÊNCIAS 

 

CARNEIRO, Sueli. Dispositivo da racialidade: a construção do outro como não-ser como 

fundamento do ser. Rio de Janeiro: Zahar, 2005. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       113 

DOLTO, Françoise. Tudo é linguagem. São Paulo: Martins Fontes, 2018. 

FERREIRA, N. S. A. As pesquisas denominadas “estado da arte”. Educação & Sociedade, 

Campinas, v. 23, n. 79, p. 257-272, 2002. 

FORNET-BETANCOURT, Raúl. A interculturalidade como alternativa à violência. Razão e 

Fé, [S. l.], v. 6, n. 1 e 2, p. 5-16, 2019. Disponível em: 

https://revistas.ucpel.edu.br/rrf/article/view/2474. Acesso em: 16 nov. 2025. 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. Rio de Janeiro: Zahar, 

2020. 

LUCINDA, Elisa. A fúria da beleza. Rio de Janeiro: Record, 2018. 

LUCINDA, Elisa. O semelhante. Rio de Janeiro: Record, 2010. 

 

 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                        114 

2 - O DESNUDAMENTO DO ROSTO: A Ética de Emmanuel Levinas como 

Ruptura da Estética da Totalidade 
 

Sergio Murilo Moura Terra*  

RESUMO 

Este texto analisa, a partir de obras fundamentais de Emmanuel Levinas, especialmente 

Totalidade e infinito, Ética e infinito, Ensaio e entrevistas, Entre nós: ensaios sobre a alteridade 

e Humanismo do outro homem, a ruptura entre a ética do rosto e a estética da totalidade. O 

problema central reside na superação da redução do Outro à mesma totalidade que subjuga a 

alteridade na tradição filosófica ocidental, investigando de que modo o desnudamento do rosto, 

enquanto experiência ética, funda uma filosofia primeira aberta ao infinito, à responsabilidade 

e à justiça. O objetivo é compreender como a crítica levinasiana à imagem, entendida não 

apenas como representação, mas como mecanismo de dominação e irresponsabilidade 

ontológica, explicita a fragilidade e a miséria do rosto, tornando-se condição de possibilidade 

do vínculo ético. Metodologicamente, a pesquisa adota análise conceitual e hermenêutica dos 

textos de Levinas, abordando a responsabilidade assimétrica, a alteridade radical do Outro, o 

lugar da justiça e a glória do infinito. Almeja-se demonstrar que a filosofia levinasiana propõe 

uma ética anterior a qualquer ontologia, em que a interpelação do rosto instaura um dever 

irrecusável de responsabilidade, reinventando o sentido de justiça, hospitalidade e 

interculturalidade frente ao pluralismo contemporâneo. Este esforço visa evidenciar a 

atualidade de Levinas para o debate filosófico e social, mostrando o alcance político e humano 

de uma ética incondicional do Outro.  

Palavras-chave: Levinas; Ética; Rosto; Alteridade; Totalidade; Responsabilidade. 

ABSTRACT 

Based on Emmanuel Levinas' fundamental writings, especially Totality and Infinity, Ethics and 

Infinity, Essays and Interviews, Among Us: Essays on Otherness, and Humanism of the Other 

Man, this text examines the rupture between the ethics of the face and the aesthetics of totality. 

The central problem lies in overcoming the reduction of the Other to the same totality that 

subjugates otherness in Western philosophical tradition, investigating how the unveiling of the 

face, as an ethical experience, establishes a primary philosophy open to infinity, responsibility, 

and justice. The aim is to understand how Levinas' critique of the image, understood not only 

as representation but as a mechanism of domination and ontological irresponsibility, makes 

explicit the fragility and misery of the face, becoming a condition of possibility for the ethical 

bond. Methodologically, this research follows a conceptual and hermeneutic analysis of 

Levinas' texts, looking at asymmetric responsibility, the radical otherness of the Other, the place 

of justice, and the glory of infinity. The aim is to show that Levinasian philosophy proposes an 

ethics prior to any ontology, in which the interpellation of the face establishes an irrefutable 

duty of responsibility, reinventing the meaning of justice, hospitality, and interculturality in the 

face of contemporary pluralism. This effort aims to highlight Levinas' relevance to 

philosophical and social debate, showing the political and human scope of an unconditional 

ethics of the Other.  

Keywords: Levinas; Ethics; Face; Otherness; Totality; Responsibility. 

 
* Graduado em Teologia e Filosofia pela FAERPI. Especialista em Ciências da Religião e Teologia Sistemática 

pela Faculdade Unida de Vitória. Tecnólogo em Ministério Pastoral pela UNIFIL de Londrina. Mestrado em 

andamento no PPGCR PUC Minas. E-mail: prserginhoterra@gmail.com. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       115 

Introdução 

A investigação filosófica sobre a alteridade e sua relação com a totalidade assume 

especial relevância na tradição contemporânea, ganhando destaque na obra de Emmanuel 

Levinas. Campos e Dias (2021), no artigo Deus além da essência: ética e transcendência em 

Levinas, propõem uma leitura na qual a ética levinasiana representa uma ruptura decisiva com 

o paradigma ontológico dominante da filosofia ocidental. Nos termos do próprio filósofo 

lituano-francês, “a filosofia ocidental foi, na maioria das vezes, uma ontologia: uma redução do 

Outro ao Mesmo1 [...]” (Levinas, 1980, p. 31). Conforme a interpretação de Campos e Dias 

(2021, p. 587) acerca dessa perspectiva do pensar levinasiano, “[...] a ontologia tem um caráter 

reducionista, através da impugnação do Outro”. 

Nesse cenário, emerge a pergunta central que orienta esta análise: por que há ruptura 

com a totalidade? A partir das interpretações de Campos e Dias, evidencia-se que essa fissura 

se dá, sobretudo, na exposição do rosto do Outro, que, ao não se deixar capturar enquanto 

imagem ou conceito, convoca o eu a uma responsabilidade irrecusável. O rosto, segundo 

Levinas (1980, p. 37-38, grifo do autor), “[...] não consiste em figurar como tema sob o meu 

olhar, [...] não se manifesta por essas qualidades, mas καθ 'ἀντό. Exprime-se.” 

Esta introdução, portanto, delimita o problema da totalidade enquanto horizonte 

reducionista e justifica a importância da ética do rosto como alternativa metafísica. O artigo se 

propõe a examinar como as leituras de Campos e Dias (2021) acerca da ruptura com a totalidade 

podem ser aprofundadas a partir do diálogo direto com os textos originais de Levinas, buscando 

tensionar e enriquecer o debate sobre responsabilidade, justiça e hospitalidade que emergem 

dessa nova configuração ética. Destaca-se, ainda, o interesse em situar tais questões no contexto 

do colóquio, cuja proposta intercultural propõe repensar o convívio entre diferenças, mostrando 

como a hospitalidade e a abertura à alteridade, em Levinas, fornecem um fundamento filosófico 

para os desafios éticos e sociais contemporâneos. 

 

1 A totalidade e o paradigma ontológico 

 

A filosofia ocidental, desde as suas origens, concentrou esforços em construir uma 

síntese racional do ser, tomando como eixo estruturante o conceito de totalidade. Como observa 

 
1 Em decorrência da centralidade que os termos “Outro” e “Mesmo” adquirem no pensamento levinasiano, 

optamos, neste texto, por sempre apresentá-los com as iniciais maiúsculas, excetuando-se os casos de citações 

diretas em que tais categorias são grafadas com letras minúsculas, sejam do próprio Levinas, sejam de 

comentadores e intérpretes. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       116 

Levinas, “a face do ser que se manifesta na guerra fixa-se no conceito de totalidade que domina 

a filosofia ocidental.” (Levinas, 1980, p. 31). Consoante a interpretação de Campos (2016, p. 

67), Levinas situa “no ‘pensamento do ser’ o coroamento da filosofia ocidental enquanto 

pensamento da totalidade, da clausura do idêntico ou do Mesmo, que, repousando 

inelutavelmente sobre si ou retornando inexoravelmente a si como Ulisses à sua terra natal, 

seria incapaz de pensar a diferença, a alteridade, a transcendência”. 

Tal paradigma ontológico, consolidado no horizonte da tradição, opera por um 

movimento de assimilação e universalização que, em última instância, sacrifica a unicidade e a 

alteridade do Outro. A totalidade revela a face do ser na guerra, em que os indivíduos deixam 

de ser portadores de destinos próprios e são absorvidos por uma ordem objetiva à qual não 

podem escapar (Levinas, 1980). 

Nesse cenário, o saber ontológico, ao privilegiar apenas o ser e seu desdobramento 

histórico, promove a eliminação da diferença viva: “[...] a totalidade visa incorporar a Diferença 

dentro de suas estruturas, mas nesse movimento elimina a vida que pulsa no interior mesmo 

desta Diferença. Esta perde seu rosto, sua fala, sua expressão.” (Menezes, 2003, p. 138 apud 

Campos; Dias, 2021, p. 590). Levinas articula uma crítica à redução egológica, evidenciando 

que, no campo do conhecimento, “o que se obtém mediante o conhecimento é apenas uma 

relação com o conceito do Outro, pura relação de interioridade, e não uma relação da 

exterioridade enquanto tal” (Campos, 2016, p. 107). 

A tradição ontológica ocidental, simbolizada pelo mito de Ulisses, retorna sempre ao 

Mesmo, promovendo-se no fundo como uma “[...] complacência no Mesmo, um 

desconhecimento do Outro” (Levinas, 2012, p. 50). A assimilação do Outro por meio da 

tematização corresponde, assim, a um movimento de violência e posse: “a posse é a forma por 

excelência sob a qual o Outro se torna o Mesmo, tornando-se meu” (Levinas, 1980, p. 33). 

É nesse horizonte que Levinas defende a necessidade de ultrapassar o paradigma da 

totalidade, indicando que a verdadeira pluralidade só se realiza quando reconhecida a vida 

interior e separada de cada sujeito: “[...] é preciso que a relação que vai de mim a Outrem –

atitude de uma pessoa em relação a outra – seja mais forte do que a significação formal da 

conjunção em que toda a relação corre o risco de se degradar” (Levinas, 1980, p. 106). O desafio 

ético é romper com a síntese totalizante e reconhecer o Outro em sua singularidade irredutível, 

condição inaugural para o pensamento da responsabilidade e para a abertura ao pluralismo e à 

justiça. 

 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       117 

2 O desnudamento do rosto: ruptura e responsabilidade 

 

O conceito de rosto em Levinas instaura uma ruptura radical com o paradigma 

ontológico, pois expõe o eu ao evento ético da alteridade. “O rosto significa o Infinito” 

(Levinas, 1988, p. 91), inaugurando uma relação assimétrica em que sou responsável pelo Outro 

antes mesmo de qualquer reciprocidade. Essa estrutura não é produto da razão ou de 

convenções, mas do apelo imediato: “Desde que o Outro me olha, sou responsável por ele” 

(Levinas, 1988, p. 80). Tal responsabilidade antecede qualquer saber e recusa a neutralidade: 

“O Tu ‘não matarás’ é a primeira palavra do rosto [...] há no aparecer do rosto um mandamento, 

como se alguém senhor me falasse” (Levinas, 1988, p. 72). 

O rosto não é mera aparência sensível, nem objeto de conhecimento, mas “o que não se 

pode transformar num conteúdo, que o nosso pensamento abarcaria - o incontável, leva-nos 

além” (Levinas, 1988, p. 71). É pela exposição da nudez, da vulnerabilidade, que o rosto 

convoca a responsabilidade e instala o ser humano no campo ético, interrompendo o ciclo 

egológico e totalizante do Mesmo. Tal ruptura é também ruptura com a indiferença: “a 

responsabilidade o que exclusivamente me incumbe e que, humanamente, não posso recusar. 

Este encargo é uma suprema dignidade do único. Eu, não intercambiável, sou eu apenas na 

medida em que sou responsável” (Levinas, 1988, p. 84). 

O rosto não pertence à ordem da manifestação. Neste sentido, ele rompe com a dimensão 

fenomênica. E é por isso que Levinas fala em nudez do rosto. Mas, por outro lado, o que não 

se expõe absolutamente, o que passa sem aparecer, instaura uma abertura diferente daquela de 

cariz heideggeriano, que é pensada sob a forma de um êxtase no ser. No pensamento 

levinasiano,  “abertura é o desnudamento da pele exposta à ferida e à ofensa. A abertura é a 

vulnerabilidade de uma pele exposta, na ferida e na ofensa, para além de tudo aquilo que se 

pode mostrar, para além de tudo aquilo que, na essência do ser, pode expor-se à compreensão 

e à celebração” (Levinas, 2012, p. 99). O desnudamento é compreendido, assim, como a própria 

sinceridade da nudez ao fazer-se dizer, pelo dizer da responsabilidade (Levinas, 2012, p. 101, 

nota 8). Sinceridade é a palavra que o filósofo lituano-francês usa para designar um pôr-se a 

descoberto de si, mas não sob o modo de um movimento teórico, e sim sob o signo de uma 

oferta de si, de um manter-se na “abertura da verdade” antes mesmo de um desvelamento ou de 

uma compreensão do ser à maneira heideggeriana (Levinas, 2012, p. 97, nota 4). Já nudez é o 

termo levinasiano para significar o desprendimento da forma, o despojamento ou a retirada da 

ordem cultural, a absolução (Levinas, 2012, p. 51).  



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       118 

3 Justiça, hospitalidade e interculturalidade 

 

A chamada do rosto não se esgota no face-a-face. O surgimento do “terceiro” obriga a 

razão à mediação e à justiça: “a multiplicidade humana não permite ao Eu [...] esquecer o 

terceiro que me arranca da proximidade do Outro [...]” (Levinas, 1997, p. 266). É por isso que 

Levinas afirma que a justiça emerge para moderar o desejo de infinito responsabilidade do para-

o-Outro: a ética, ao encontrar o terceiro, instaura a necessidade de comparar, julgar e instituir 

regras coletivas, sem jamais apagar a primazia do encontro ético original (Levinas, 1997). 

Com isso, a hospitalidade se coloca como fundamento de toda justiça. Não é apenas 

abertura ao Outro, mas acolhimento incondicional e resposta concreta: “cultura ética em que o 

rosto de outrem – o do absolutamente Outro – desperta na identidade do eu a incessante 

responsabilidade pelo outro homem [...]” (Levinas, 1997, p. 244). Essa abertura radical proposta 

por Levinas inaugura um humanismo renovado e expandido, capaz de incluir o múltiplo e o 

diverso em sua essência, pois reconhece que a responsabilidade diante do Outro implica acolher 

singularidades de origem, credo, gênero, raça, cor e histórias pessoais. Nesse horizonte, o 

pensamento ético levinasiano rompe com qualquer resquício de etnocentrismo, convocando a 

convivência baseada no respeito à diferença e na abertura à alteridade, seja essa alteridade 

religiosa, cultural, identitária ou existencial. É precisamente este movimento – de 

reconhecimento e acolhimento incondicional dos diferentes rostos – que constitui o fundamento 

filosófico exigido pelo colóquio, na busca por justiça, hospitalidade e pluralidade real, 

indispensáveis à construção de sociedades democráticas e inclusivas. 

Com base no pensamento levinasiano, é possível, pois, repensar o próprio sentido da 

interculturalidade sob a forma de um questionamento da hegemonia do Mesmo mediante o 

desnudamento sincero da própria nudez do rosto que se faz como dizer da responsabilidade por 

outrem, sobretudo pelos mais injustiçados, esquecidos e invizibilizados pelos que pretendem 

escrever de uma só maneira a história humana. É o que nos ensinam, por exemplo, as reflexões 

de Astrain (2011) e Fornet-Betancourt (2010). 

 

Considerações finais 

 

As discussões empreendidas ao longo deste texto demonstram que o pensamento de 

Emmanuel Levinas, ao recusar a totalidade e afirmar a ética do rosto, inaugura um paradigma 

alternativo que desafia as estruturas tradicionais da filosofia e da convivência social. Essa ética 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       119 

da alteridade revela-se decisiva em contextos marcados pela pluralidade de credos, culturas, 

gêneros e experiências de vida, pois propõe uma hospitalidade sem reservas e uma justiça 

constantemente renovada pelo encontro com o Outro. O pensamento levinasiano convoca a uma 

reinvenção do convívio humano e político, exigindo que o reconhecimento da singularidade se 

traduza em práticas efetivas de acolhimento, respeito e escuta. Seja diante das diferenças 

religiosas, raciais, culturais ou identitárias. 

Diante dos desafios contemporâneos, o colóquio apresenta-se como espaço privilegiado 

para refletir e vivenciar essa abertura, colocando em questão qualquer pretensão de 

universalidade excludente. O compromisso ético com o Outro, tal como expresso por Levinas, 

emerge não só como horizonte filosófico, mas também como fundamento concreto para a 

construção de sociedades genuinamente democráticas, interculturais e inclusivas. O convite que 

permanece às pesquisas futuras, e à atuação social, é continuar pensando, aprofundando e 

praticando esse chamado, em que justiça, diferença e hospitalidade deixam de ser palavras 

vazias para tornar-se tarefas urgentes e cotidianas. 

 

REFERÊNCIAS 

 

ASTRAIN, Ricardo Salas. Intersubjetividad, memoria y reconocimiento. Perspectivas 

interculturales de la ética y del medioambiente. Desenvolvimento e Meio Ambiente, 

Curitiba, n. 23, p. 11-23, jan./jun. 2011. 

CAMPOS, Fabiano Victor de O. O ser e o outro do ser: a questão de Deus em Emmanuel 

Levinas. Tese (Doutorado em Ciência da Religião) – Universidade Federal de Juiz de Fora, 

Juiz de Fora, 2016. 

CAMPOS, Fabiano Victor de Oliveira; DIAS, Luiz Fernando Pires. Deus além da essência: 

ética e transcendência em Lévinas. Paralellus, Recife, v. 12, n. 31, p. 585-600. set./dez. 2021.  

FORNET-BETANCOURT, Raúl. Teoría y praxis de la filosofía intercultural. Recerca: 

Revista de Pensament I Anàlisi, v. 10, n. 10, p. 13-34, 2010. 

LEVINAS, Emmanuel. Entre nós: ensaios sobre a alteridade. Petrópolis: Vozes, 1997. 

LEVINAS, Emmanuel. Entrevistas Emmanuel Levinas com François Poirié. In: POIRIÉ 

François. Emmanuel Levinas: ensaio e entrevistas. São Paulo: Perspectiva, 2007. p. 51-131. 

LEVINAS, Emmanuel. Ética e infinito. Lisboa: Edições 70, 1988. 

LEVINAS, Emmanuel. Humanismo do outro homem. 4. ed. Petrópolis: Vozes, 2012. 

LEVINAS, Emmanuel. Totalidade e infinito. Lisboa: Edições 70, 1980. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                        120 

3 - A CONTRIBUIÇÃO DE FRIEDRICH MAX MÜLLER PARA UMA 

EPISTEMOLOGIA INTERCULTURAL 
 

Angelo Jose Salvador* 

Fabiano Vivtor Campos** 

RESUMO 

A institucionalização da Ciência da Religião é fruto de um processo histórico complexo, lento 

e gradual, de racionalização cada vez mais intensa das várias dimensões da cultura e que, com 

a modernidade, atinge sobremaneira o vivido religioso. Nesse contexto, é indiscutível a 

contribuição de Friedrich Max Müller para consolidar a Ciência da Religião enquanto disciplina 

acadêmico-científica. O objetivo dessa comunicação é entender que medida o pensamento de 

Max Müller, a partir das suas noções de religião e de Ciência da Religião da Religião, pode ser 

aproximado da perspectiva intercultural, no sentido de apresentar uma abertura valorativa de 

outros povos e culturas. O método se baseia na análise e interpretação de textos selecionados 

de Müller, numa reflexão crítica com intérpretes e comentadores. O resultado almejado é 

ressaltar algumas contribuições de Müller, em construir uma epistemologia “aberta”, que 

extrapola o conceito de religião para além das fronteiras do cristianismo e que não se reduz a 

uma teoria do conhecimento, mas, antes, integra a sociologia do conhecimento e a história da 

cultura. 

Palavras-chave: Max Müller; Epistemologia “aberta”; Religião; Ciência da Religião. 

 

ABSTRACT 

The institutionalization of Religious Studies results from a complex, slow, and gradual 

historical process of increasingly intense rationalization of the various dimensions of culture, 

which, with modernity, greatly affects religious experience. In this context, Friedrich Max 

Müller's contribution to consolidating Religious Studies as an academic-scientific discipline is 

indisputable. This paper aims to understand Max Müller's thinking on religion, viewing it 

interculturally. The method is based on the analysis and interpretation of selected texts by 

Müller, in a critical reflection with interpreters and commentators. The desired result is to 

highlight some of Müller's contributions to the construction of an “open” epistemology that 

extrapolates the concept of religion beyond the boundaries of Christianity and is not reduced to 

a theory of knowledge but rather integrates the sociology of knowledge and the history of 

culture. 

Keywords: Max Müller; “Open” epistemology; Religion; Science of Religion. 

 

Introdução 

 

São divergentes, entre os estudiosos, as avaliações acerca dos posicionamentos do 

indólogo alemão Friedrich Max Müller, um dos prógonos da Ciência da Religião em seu 

processo de institucionalização, com relação a outros povos e culturas. Há, por exemplo, quem 

 
* Mestre em Filosofia pela Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia de Belo Horizonte (FAJE). Doutorado em 

andamento pelo PPGCR PUC Minas. Professor da PUC Minas. E-mail: angelosalvador@pucminas.br. 
** Doutor e mestre em Ciência da Religião pela UFJF. Estágio de Pós-Doutorado em Ciências da Religião pelo 

PPGCR PUC Minas. Professor do PPGCR PUC Minas. E-mail: fvocampos@hotmail.com. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       121 

denuncie a ambiguidade de seu discurso em relação às tradições religiosas dos outros, sobretudo 

as dos orientais e “primitivos”, como é o caso de Olender (2012, p. 111-123). Por um lado, 

Müller teria teimado em fazer com que fosse reconhecido “o lugar legítimo das religiões 

daqueles que chamamos de não civilizados1” e teria ensinado, por conseguido, “o verdadeiro 

método de estudar a sua história [isto é, a das religiões de tais povos] num espírito científico” 

(Müller, 1901, p. 34); por outro, ele teria permanecido cativo de uma “lógica cristã”, 

assegurando um lugar singular ao cristianismo em relação a todas as outras religiões do mundo 

– a saber, como telos ou fim último –, uma vez que atribui à Ciência da Religião a tarefa de 

restituir a “toda a história do mundo, em seu progresso inconsciente rumo ao cristianismo, o 

seu verdadeiro e sagrado caráter” (Müller, 1867, p. XX). 

Por vezes associado ao nome de William Jones, que preconizara a ideia de uma 

sociedade e cultura humanas inicialmente criadas como racionais e monoteístas, consoante aos 

relatos bíblicos (Pennington, 2005, p. 122-122), Max Müller teria saído em uma busca das 

origens mais remotas da religião. Aplicando o método da filologia comparada ao estudo das 

mitologias, teria se colocado à procura daquele momento privilegiado em que a transparência 

entre a relação entre o Infinito divino, o ser humano e as forças da natureza, ainda não havia 

sido obnubilada. Este retorno ao paraíso idílico, edênico, origem primeva e tronco único a partir 

do qual todas as línguas das nações teriam se esgarçado, esta volta a um passado mais remoto 

e originário no intuito de ali desenterrar as raízes dos discursos e vividos religiosos da 

humanidade, caminhava de mãos dadas com uma fé, continuamente recordada, numa história 

cujo decurso teria sido orientado pelas mãos da providência divina, as da deidade infinita e 

única. Esse decorrer histórico, por sua vez, tornava-se compreensível à luz da própria revelação 

cristã, à medida que esta já havia nos ensinado como lidar com a diferença religiosa, a saber, 

com benevolência e compaixão, nela descobrindo, mesmo nas formas mais inferiores da crença 

religiosa, os vestígios dos tesouros escondidos da verdade eterna (Müller, 1873, p. 38-39). 

Entendido à luz desta chave hermenêutica, o conceito mülleriano de “religião” não 

tardou a sofrer as mais severas críticas. Fitzgerald (2000), por exemplo, acusou-o de importar 

uma estrutura teológica implícita, estritamente coadunada a uma empreitada antropológica. 

Associando o nome de Max Müller a fenomenólogos comparativistas como Rudolf Otto e 

Mircea Eliade, Fitzgerald censurou-o por mistificar dados textuais e etnográficos de outros 

povos e culturas a fim de forjar a ideia de religião como faculdade humana, mas teologicamente 

 
1 Cabe lembrar que a reivindicação desse “legítimo lugar” por parte de Max Müller nem sempre foi bem acolhida 

nos meios universitários cristãos. A título de exemplo, sejam evocadas as críticas de Gheyn (1885, 1886a, 1886b, 

1886c, 1889), Peisson (1889), De Cara (1884) e Prat (1901a, 1901b). 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       122 

orientada. Consoante o prisma analítico desse intérprete, Müller teria preconizado, em última 

instância, uma espécie de teologia natural ou, mais propriamente ainda, uma teologia 

“ecumênica liberal” norteada segundo a aceitação – ainda que implícita – da existência de “um 

Ser transcendente e inteligente que dá significado e propósito à história humana” (Fitzgerald, 

2000, p. 7). Segundo a perspectiva mülleriana de pensamento, toda e qualquer forma humana 

de expressão religiosa apontaria para o Infinito divino, caminhando continuamente na direção 

Dele, tendendo a Nele desembocar de modo inexorável. Aos olhos críticos de Fitzgerald (2000, 

p. 3), essa noção mülleriana de religião seria apenas “uma extensão menos direta do teísmo 

cristão”. 

Mas, de outra parte, há quem critique a unilateralidade desse tipo de interpretação e 

defenda, por conseguinte, uma visão mais complacente para com Max Müller. É o caso de 

Strenski (2020, p. 265), por exemplo, que insiste em sublinhar três “conquistas metodológicas” 

do pensamento mülleriano, a saber, o fato de as religiões poderem ser estudadas traçando-se 

sua difusão e distribuição em todo o mundo e buscando-se as suas raízes históricas; o 

desenvolvimento da ideia de que, assim como há famílias de línguas, também existem famílias 

ou tipos de religiões, isto é, que elas podem ser agrupadas e organizadas em grupos maiores; e, 

por fim, a ênfase dada aos estudos comparativos da religião, de modo que a utilidade de se 

estudar as religiões em relação umas às outras torna-se evidente.  

Não é nosso interesse, neste estudo, dirimir essa querela que, certamente, poderia ser 

estendida a outros estudiosos e interpretações. Antes, procuramos mostrar o que, em nosso 

entendimento, constitui a verdadeira aproximação de Max Müller a uma perspectiva que aqui 

chamaremos de intercultural, entendendo por esse termo um movimento de abertura valorativo 

das diferenças culturais e religiosas de outros povos, a suas formas de saber próprias, assim 

como a seus costumes e tradições, mas também às suas lógicas peculiares. 

 

1 Religião e Ciência da Religião em Max Müller 

 

A Ciência da Religião é geralmente entendida como uma disciplina acadêmico-

científica (Engler; Stausberg, 2011, p. 130-131) “recente” na longa trajetória histórica do saber 

humano acerca das religiões. Ela pode ser concebida como o fruto amadurecido de um longo e 

complexo processo histórico de objetivação ou racionalização do “mundo da vida” (no sentido 

husserliano do termo) que deita suas raízes em longínquos séculos precedentes e que, com o 

advento da modernidade, se estende a todos os meandros da cultura. Ela é, pois, apenas um dos 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       123 

braços de um processo de racionalização cada vez mais ampla e abrangente e que chega a atingir 

as inúmeras esferas culturais, inclusive a religiosa, e que se ergue sob o signo de um inexorável 

movimento de cientificação (Verwissenschaftlichung) do mundo de que nos fala o filósofo 

Jürgen Habermas (2011, p. 467-506). Nesse movimento, o mundo contemporâneo vê serem 

objetivadas as várias dimensões da cultura, num trabalho levado a termo pelas várias ciências: 

as ditas Ciências Humanas e Sociais, por exemplo, que se expressam, por sua vez, sob o signo 

de uma Ciência Política, de uma Ciência das Religiões, etc. (Vaz, 1988). Desta sorte, com a 

emergência histórica da Ciência da Religião, consuma-se aquele processo de redução 

objetivante do vivido religioso outrora iniciado pelas modernas figuras ou formas de Filosofia 

da Religião que historicamente se apresentaram como herdeiras críticas da antiga Teologia 

(Campos, 2022; 2023). 

O indólogo alemão Friedrich Max Müller contribuiu significativamente para o processo 

de institucionalização da Ciência da Religião enquanto uma “nova2” disciplina acadêmico-

científica. Sua influência foi notada já na década de 1870 por pesquisadores de outras áreas. O 

antropólogo Edward Burnett Tylor, por exemplo, considerado o fundador da antropologia 

cultural moderna, não hesitou em sublinhar o contraste do pensamento mülleriano em face dos 

relatos missionários que, abordando a religião como uma questão de fé, manifestavam atitudes 

e posicionamentos etnocêntricos em relação a tradições religiosas orientais (Tylor, 1871, p. 20-

22).  

Ao enfatizar a importância do método comparativo no estudo da religião, Müller teria 

percebido, aos olhos de Tylor, que ainda que as religiões de tribos primitivas pudessem parecer 

mais rudimentares em comparação com outros sistemas religiosos, isso não as tornava indignas 

de interesse e até mesmo de consideração. De fato, a célebre afirmação que Müller (1867, p. 

16) enunciara em contraposição a um de seus principais adversários teóricos, o teólogo Adolf 

von Harnack, segundo a qual quem conhece apenas uma religião, não conhece nenhuma, 

demonstrava o quanto, para ele, o estudo científico da religião não poderia se enredar em 

favoritismos ou proselitismos. 

 
2 Convém questionar em que sentido preciso se constitui a “novidade” da ciência da religião em face dos outros 

tipos de conhecimento que até então se debruçavam sobre o estudo da religião de modo praticamente 

hegemônico, tais como a filosofia da religião e a teologia. De fato, não se trata de uma novidade em sentido 

absoluto, sobretudo em relação ao tipo de conhecimento produzido por estas últimas formas de saber. Antes, é o 

modo de abordagem caracterizado por um certo distanciamento metodológico em relação ao objeto, assim como 

os dados desde então “descobertos” e postos sob investigação, que parecem constituir os contornos do que se 

possa chamar de “nova ciência”, e não tanto os próprios métodos histórico e comparativo utilizados, tal como 

bem mostrou o jesuíta Pinard de la Boullaye (1922), professor de história das religiões na Gregoriana. Daí o 

adjetivo “novo” ser grafado entre aspas aqui neste texto. A propósito dessa problemática de uma “nova” ciência, 

ver Campos (2022; 2023). 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       124 

A valorização do método comparativo associada à erudição linguística manifestadas por 

Müller acabaram por conduzi-lo a um alargamento do próprio conceito de religião. Com efeito, 

ele percebeu que não havia, em sânscrito, um equivalente semântico estrito para o termo 

“religião” e que era necessário, assim, recorrer a uma pluralidade de expressões para “traduzir” 

a ideia enfeixada por esse conceito, cada qual enfocando um aspecto, fosse o cultual-ritual 

(Dharma, no sentido de lei, ordem ou costume), fosse o da escuta (Sruti) ou o da confiança e 

da veneração (bhakti), fosse o da crença ou fé (Sraddha). Neste sentido, Müller mostrou-se 

instrutivo para a nossa disciplina, a Ciência da Religião, como bem entendeu Nicholls (2015). 

Isso porque o desejo de traduzir, compreender, decodificar e encontrar semelhanças, 

indispensável para a comparação cultural e, por conseguinte, para qualquer exercício 

intercultural, pressupõe uma abertura aos moldes terminológicos e de pensamento do outro, 

requer empatia e valorização da diferença. 

De modo análogo, a concepção mülleriana de Ciência da Religião também revela certa 

abertura, seja às diferenças histórico-culturais e os impactos que elas exercem sobre os modos 

de vida religiosos, seja às variadas formas mediante as quais o vivido religioso se exprime. Isso 

porque sua ideia de estudo científico das religiões, pretensamente desprovida de proselitismos, 

norteia-se tanto por um diálogo com a história das culturas quanto por uma sociologia do 

conhecimento. Neste sentido, ela apresenta uma epistemologia “aberta” ou “alargada” (Greisch, 

1999, p. 12), estruturada por uma dinâmica interdisciplinar, mediante a qual são consideradas a 

história das ideias e as relações sociais envolvidas na produção do conhecimento. Assim, outros 

fatores determinantes da produção de conhecimento que não os da consciência puramente 

teórica também são tidos em conta, a saber, elementos de natureza não intelectual ou 

especulativa, mas que também provêm da vida social e das influências e vontades a que o 

indivíduo está sujeito. 

É certo que Max Müller acabou por encerrar as particularidades e diferenças num 

passado primordial, numa busca pelas origens em que a unidade permaneceria subjacente à 

diversidade. Devido ao humanismo cristão presente em seu espírito, Müller empreendeu  uma 

investigação científica das religiões em que a realização de comparações linguísticas visava à 

recuperação de uma pretensa unidade primeva, reconhecidamente especulativa e, a um só 

tempo, supostamente escondida nos primórdios da humanidade e na qual Ocidente e Oriente 

encontrariam seu ponto de confluência e intersecção, assim como o grego antigo e o sânscrito 

e, por conseguinte, outras línguas com raízes indo-europeias. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       125 

Mas esse gesto teórico, que, certamente, permanece sujeito a armadilhas da abstração 

conceitual, revelou seu potencial valor para um certo entendimento intercultural no contexto 

dos encontros ocidentais com a Índia. É o que bem entendeu Nicholls (2015), ao notar que ele 

se ergueu sob a forma de um paradigma teórico em estrita oposição ao evolucionismo social 

dominante do pensamento vitoriano, cujos principais corifeus eram, à época de Müller, Spencer 

e Tylor. Nesse contexto, 

 

um método comparativo que enfatizava a universalidade e a semelhança em 

detrimento da diferença teve o efeito de se opor implicitamente ao paradigma 

dominante do evolucionismo social e sua noção de que a cultura “progride” em 

estágios, da simplicidade à complexidade e do “primitivo” ao “civilizado” — um 

paradigma que via as culturas do norte da Europa como representando o ponto mais 

alto possível na escala do desenvolvimento cultural. [...] E apesar do fato de que a 

versão de Müller do método comparativo passou a ser associada ao evolucionismo 

social, a tese de Müller de que o mito é uma “doença da linguagem” também implicava 

que as sociedades humanas estão sujeitas não apenas ao progresso, mas também à 

degeneração, ou a uma espécie de queda de uma cena pura e primordial de revelação 

que é universal para toda a humanidade. Se a capacidade de conceber o infinito na 

linguagem já pode ser encontrada na “Mitologia Solar” pertencente à “era mitológica” 

de Müller, então mesmo as sociedades humanas mais antigas tinham a capacidade de 

formar conceitos sofisticados e abstratos na linguagem. (Nicholls, 2015, p. 231-232). 

Stocking (1987, p. 68) sublinhou o significado político da tese de Müller: lá onde se 

defendeu uma origem comum entre as tradições grega e sânscrita antigas, também foi possível 

sugerir que “um mesmo sangue corria” nas veias dos soldados britânicos e dos indianos, estes 

últimos injustamente inculpados de “revoltados” e aos quais aqueles outros procuravam 

rechaçar e conter. 

  

Considerações finais 

 

O problema que atravessa e desafia o pensamento de Max Müller e no qual ele também 

tropeça, não obstante as inovações que apresenta, é o mesmo que afronta e ameaça a outros 

tantos cientistas da religião: como articular particularidades e universalidade. Por um lado, sua 

proposta de partir da pluralidade linguístico-religiosa histórica acentua e valoriza as 

particularidades de cada cultura. Por outro, essas particularidades escondem um núcleo comum 

originário, uma unidade primordial no alvorecer da cultura. Nisso, ele acaba por encerrar o 

variado espectro da realidade linguístico-religiosa em um extremo universalista e a priori e que 

revela um potencial protointercultural, mas também desvantagens em relação às diferenças e 

individualidades culturais. Desta sorte, o pensamento de Müller permanece ambíguo em relação 

à lógica intercultural.  



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       126 

Neste texto, procuramos acentuar sobretudo alguns aspectos que contribuem para a 

instauração de tal lógica. De fato, a afirmação mülleriana de uma unidade linguístico-religiosa 

enterrada nos tempos mais remotos da humanidade carrega consigo um certo humanismo, de 

cariz cristão, ou ao menos o que Müller considera como essencial à mensagem cristã, a saber, 

a ideia de que todas as tradições religiosas são merecedoras de respeito porque há, em todas 

elas, sementes espalhadas da mesma e única verdade. A Ciência da Religião, ao principiar sua 

investigação a partir da pluralidade religiosa, é arrastada nessa dinâmica valorativa da diferença.  

Mas esse universalismo sonhado por Müller também acarreta o risco de projetar os 

próprios pré-conceitos e preocupações culturais sobre a suposta unidade subjacente. No 

pensamento mülleriano, isso é demonstrado na postulação de um monoteísmo primordial, à 

maneira schellinguiana, no início do hinduísmo, o que o levou a incorrer em equívocos sobre a 

tradição hindu e lhe rendeu opositores no subcontinente indiano. Para a Ciência da Religião, o 

caso exemplar de Max Müller é instrutivo no seguinte aspecto, como bem entendeu Nicholls 

(2015): o exercício de comparar no intuito de encontrar semelhanças há que ser moderado e 

equilibrado por níveis de reflexividade do tipo recomendado por Goethe, a fim de não sucumbir 

a projeções eurocêntricas e a pretensões de hegemonia cultural. Uma vez que “o mundo” é 

sempre visto sob o prisma de cada um, toda concepção de uma universalidade humana deve ser 

acompanhada pela consciência dos riscos e limites inerentes a essa própria ideia. 

 

REFERÊNCIAS 

 

CAMPOS, Fabiano Victor. A ciência da religião em face da filosofia da religião: entre 

continuidades e rupturas. In: CHACON, Daniel Ribeiro de Almeida; ALMEIDA, Frederico 

Soares de (org.). Filosofia da Religião: reflexões históricas e sistemáticas. São Paulo: 

Edições Loyola, 2023. p. 263-289. 

CAMPOS, Fabiano Victor. Posfácio. Os contornos epistemológicos da Ciência da religião: 

entre continuidades e rupturas. In: SILVA, Maurílio Ribeiro da. Ciência da religião: contexto 

e pressupostos. Belo Horizonte: Editora PUC Minas, 2022. p. 251-287. 

DE CARA, Cesare A. Esame critico del sistema filologico e linguistico apllicato alla 

mitologia e alla scienza delle religioni. Prato: Giachetti, 1884. 

ENGLER, Steven; STAUSBERG, Michael. Introductory essay. Crisis and creativity: 

opportunities and threats in the global study of religion/s. Religion, London, v. 41, n. 2, p. 

127-143, 2011. 

FITZGERALD, Timothy. The Ideology of Religious Studies. New York: Oxford: Oxford 

University Press, 2000. 



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       127 

GHEYN, J. Van den. Essais de mythologie et de philologie comparée. Bruxelles: Socitété 

Belge de Librairie; Paris: Victor Palmé, 1885. 

GHEYN, J. Van den. La science des religions à l’université de Leyde. Revue des Religions, 

Paris, 1re année, n. 1, p. 40-68, mars 1889. 

GHEYN, J. Van den. La science des religions, essai historique et critique (1er article).. La 

Controverse et Le Contemporain: revue mensuelle religieuse, littéraire, politique et 

scientifique, Paris, v. 7, p. 161-177, 1886a.   

GHEYN, J. Van den. La science des religions, essai historique et critique (2er article). La 

Controverse et Le Contemporain: revue mensuelle religieuse, littéraire, politique et 

scientifique, Paris, v. 7, p. 375-394, 1886b.   

GHEYN, J. Van den. La science des religions, essai historique et critique. Lyon : Vitte et 

Perrussel, 1886c. 

GREISCH, Jean. Préface. In: KIPPENBERG, Hans Gerhard. À la découverte de l’Histoire 

des Religions: les sciences religieuses et la modernité. Paris: Editions Salvator, 1999. p. 7-19. 

HABERMAS, Jürgen. Teoria e práxis: estudos de filosofia social. São Paulo: Editora Unesp, 

2011. 

LIMA VAZ, Henrique C. de. Religião e sociedade nos últimos vinte anos (1965-1985). 

Síntese, Belo Horizonte, n. 42, p. 27-47, 1988. 

MÜLLER, Friedrich Max. Chips From A German Workshop. London: Longmans, Green, 

and Co., 1867. v. 1. 

MÜLLER, Friedrich Max. Introduction to the Science of Religion, Four Lectures 

Delivered at the Royal Institution, With Two Essays on False Analogies, and the 

Philosophy of Mythology. London: Longmans, Green, and Co., 1873. 

MÜLLER, Friedrich Max. Lettre Adressée par M. Le Professeur Max Müller d’Oxford au 

Président du Congrès International d’Histoire des Religions réuni à Paris le 3 septembre 1900 

(traduction française). In: ACTES DU PREMIER CONGRÈS INTERNATIONAL 

D’HISTOIRE DES RELIGIONS. Paris 1900. Première Partie: Séances Générales. Paris: 

Ernest Leroux, 1901. p. 33-36. 

NICHOLLS, Angus. Max Müller and the Comparative Method. Comparative Critical 

Studies, Edinburgh, v. 12, n. 2, p. 213-234, 2015. 

OLENDER, Maurice. As línguas do paraíso. Arianos e semitas: um casamento providencial. 

São Paulo: Phoebus, 2012. 

PEISSON, Z. Avant-propos. Revue des Religions, Paris, 1re année, n. 1, p. 9-20, mars 1889. 

PENNINGTON, Brian K. Was Hinduism Invented? Britons, Indians, and the Colonial 

Construction of Religion. New York: Oxford University Press, 2005.  



 

ANAIS DO XI COLÓQUIO REDECLID - VII COLÓQUIO REPLUDI - I COLÓQUIO RELIGIÃO, ÉTICA E EPISTEMOLOGIA 
                       128 

PINARD DE LA BOULLAYE, Henri. L’étude comparée des religions: son histoire dans le 

monde occidental. 5. ed. revue et augmentée. Paris: Gabriel Beauchesne, 1922. v. 1. 

PRAT, Ferdinand. La science de la religion et la science du langage d’après Max Müller. 

Revue des Questions Scientifiques, Louvain, v. 19, p. 506-540, jan. 1901a. 

PRAT, Ferdinand. La science de la religion et la science du langage d’après Max Müller. 

Revue des Questions Scientifiques, Louvain, v. 20, p. 527-566, juil. 1901b. 

STOCKING, George W. Victorian Anthropology. New York: The Free Press; London: 

Collier Macmillan Publishers, 1987. 

STRENSKI, Ivan. Max Müller, a ciência da religião comparada e a busca por outras “bíblias” 

na Índia. Rever, São Paulo, v. 20, n. 3, p. 251-267, set./dez. 2020. 

TYLOR, Edward Burnett. Primitive Culture: Researches into the Development of 

Mythology, Philosophy, Religion, Language, Art and Custom. London: John Murray, 1871. v. 

1. 

 


